


3

BR
AS

S
OD

YS
SÉ

ES
 AF

RI
CA

IN
ES

BR
AS

S

2

OD
YS

SÉ
ES

 AF
RI

CA
IN

ES

ODYSSÉES  
AFRICAINES
	 par Marie-Ann Yemsi,  
	 Commissaire de l’exposition 

« Où sont vos monuments, vos batailles, martyrs ?
Où est votre mémoire tribale ? Messieurs,
dans ce gris coffre-fort. La mer.  
La mer les a enfermés. La mer est l’Histoire. » […]

	 Derek Walcott 1, lauréat du prix Nobel  
	 de Littérature en 1992.

Dans le poème The Sea is History de Derek Walcott, 
l’océan s’inscrit comme l’image de l’amnésie, celle des 
traversées lointaines, nous rappelant en filigrane que 
tout est parti de l’Afrique, berceau des humanités, les 
diasporas volontaires ou forcées. Le poète tente d’en 
retrouver les traces effacées et comprend que ce pay-
sage de l’océan qu’il pensait vide de sens, amnésique, 
est la source alternative de l’Histoire. Dès lors que dis-
paraît la hantise de la mémoire impossible, conclut-il, 
une autre histoire peut surgir et donner un sens au 
présent. L’exposition est née et tire son titre du souffle 
et de l’écho de la pensée en mouvement de ce poète, 
dramaturge et peintre, originaire de l’île de Sainte 
Lucie, ancienne colonie britannique. Odyssées africaines 
convoque l’Histoire et propose une nouvelle traversée 
du temps présent. En inscrivant de façon métaphorique 
son point de départ dans les sillons d’une expédition 
coloniale 2 qui parcourut l’Afrique du sud-est au début 
du siècle dernier, l’exposition entend scruter les creux et 
les plis de l’Histoire afin d’explorer ses résonances dans 
les réalités contemporaines à travers les œuvres de dix-
sept artistes contemporains, originaires de cette région. 

Évoquer l’Afrique contemporaine, c’est rencontrer une 
histoire partagée, celle qui lie le continent africain au 
reste du monde depuis plusieurs siècles. Cependant, 
force est de constater que l’Afrique reste pour nombre 
d’Occidentaux difficile à appréhender, entre mécon-
naissance, refoulement ou déni de l’Histoire. Certains 
récits historiques anachroniques, tronqués et erronés, 
s’imposent encore dans les imaginaires et les savoirs. Ils 
agissent puissamment à tous les niveaux : sociaux, éco-
nomiques, culturels et politiques. Ils se révèlent dans 
les crispations identitaires auxquelles nos sociétés sont 
aujourd’hui confrontées et surgissent aux frontières qui, 
par des réactions de défense archaïques et inadéquates, 
se ferment partout. À propos de cette amnésie occiden-
tale, Stuart Hall 3, l’une des figures les plus marquantes 
des cultural studies évoque « une incroyable fabrique de 
l’oubli » qui affecte notre perception de l’altérité : l’autre 
(« l’Africain ») est encore trop souvent envisagé comme 
étrange, exotique, extérieur à soi, dépourvu d’ancrages 
historiques. Les artistes et les productions artistiques 
contemporaines du continent africain n’échappent pas à 
ces projections et à ces représentations erronées. Dans 
le sillon de Paul Gilroy 4, autre grand penseur des cultural 
studies qui préconise une approche « post-exotique » des 
cultures du continent, il nous a semblé pertinent d’exa-
miner le travail accompli par les artistes contemporains 
pour déconstruire ces représentations et ces clichés. 
Le projet de l’exposition est sous-tendu par la volonté 
de mettre en valeur leurs récits, proposés depuis une 
autre perspective. 

Pour conduire cet examen, le parti a été pris de réunir 
des artistes souvent très jeunes, susceptibles d’avoir 
des points de vue et des perceptions critiques de leur 
époque. Parmi les dix-sept artistes invités, si certains 
sont déjà reconnus sur la scène artistique internatio-
nale, ils ont pour la plupart rarement été exposés en 
Europe ou le sont pour la première fois. Comme l’écrit 
Léonora Miano dans Habiter les frontières 5, « ils appar-
tiennent à une génération qui, ayant bénéficié des luttes 
de ses aînés, se sent autorisée à entreprendre avec 
vaillance et détermination, la traversée de leurs ombres 
intérieures ». Ces jeunes artistes dessinent en effet des 
perspectives du continent et du monde qui dépassent 
les clivages simplistes habituels (Occident/Afrique, 
blancs/noirs, centre/périphérie…) car ils produisent avec 
toutes les cultures qui les habitent. À partir d’une expé-
rience souvent double, parfois heurtée, de migration, 
de transfert, chaque artiste est mis quotidiennement 
au défi d’inventer son alchimie personnelle, dans son 
pays d’origine ou dans la diaspora d’un exil choisi ou 
contraint, en Europe, aux États-Unis et très fréquem-

ment dans un autre pays du continent africain. On ne 
peut donc pas valablement analyser leurs œuvres en 
se bornant à leur chercher une filiation subsaharienne. 
Les artistes invités ne représentent qu’eux-mêmes, ils 
ne forment ni un courant ni un groupe appartenant à 
une scène artistique qui serait constituée par ces onze 
pays du sud-est africain 6. Cette scène n’existe pas en 
tant que telle, tant sont divers les contextes politiques, 
économiques, sociaux et culturels. Odyssées africaines 
se situe hors d’un champ limité par des cadres natio-
naux ou territoriaux et ouvre un autre espace : celui 
des réflexions proposées par les artistes au travers de 
récits subjectifs et d’œuvres susceptibles de bousculer 
nos perceptions autant que nos certitudes. 

Il ne s’agit pas dans cette exposition de procéder à 
l’inventaire d’une Histoire qui serait « finie » mais de 
l’envisager dans son actualisation, comme un processus 
continu de négociations, de confrontations, d’inter-
prétations et de réinventions du présent. Nous nous 
sommes intéressés principalement à une histoire des 
interstices, des traces, des résidus mémoriels suscep-
tibles de favoriser l’émergence de sens. Les artistes 
ont été invités à scruter les zones de contact entre 
leur histoire personnelle et l’histoire officielle, entre 
leur mémoire individuelle et la mémoire collective, 
entre leurs narrations identitaires et les méta-narra-
tions politiques ainsi qu’entre le passé (l’Histoire) et le 
présent où ils construisent le récit (de cette Histoire). Le 
projet s’apparente à ce qu’Achille Mbembe 7 a nommé 
« la productivité poétique de la mémoire » : un travail 
de réassemblage au présent, producteur de mises en 
lumière de sens. Les artistes s’infiltrent dans ces inters-
tices, entre ce que nous pensons savoir et ce qu’il reste 
à expliquer. À travers une grande diversité d’approches 
plastiques (dessin, peinture, photographie, vidéo, sculp-
ture, installation, performance), ils nous offrent des 
ressources pour penser autrement tout à la fois cette 
histoire partagée et le monde contemporain.

Face à la diversité des questions et des dynamiques 
mémorielles à l’œuvre dans le projet, trois thèmes ont 
été retenus pour structurer leur analyse : le matériau 
historique, le plus largement investi par les artistes 
dans l’exposition, le corps et l’espace urbain. 

Archives et documents iconographiques, traces nar-
ratives, résidus mémoriels : à travers ces matériaux 
manipulés, organisés et pensés diversement par les 
artistes, le passé est décrypté et investi de nouvelles 
significations dans le présent. Les artistes constituent 
ainsi, en dehors des catégories habituelles, un autre 
savoir, évolutif. Sammy Baloji l’évoque en ces termes : 
« Dans mon travail, des éléments de l’ordre du présent et 
du passé s’entrecroisent pour donner forme à quelque 
chose d’autre. » Pour Odyssées africaines, il a choisi de 
collaborer avec Lazara Rosell Albear, danseuse, choré-
graphe et réalisatrice de films d’origine cubaine pour 
une œuvre intitulée Bare-Faced composée de plusieurs 
volets — vidéo, photographies, acte performatif — qui 
interrogent les mémoires partagées et les processus 
d’hybridation des cultures à partir d’archives. Emma 
Wolukau-Wanambwa, dans sa nouvelle installation Pour 
la Jeunesse, nous confronte littéralement au contenu 
obsolète de livres anciens pour enfants, envoyés de nos 
jours à des fins « humanitaires » et « éducatives » dans les 
bibliothèques africaines. Georges Senga, en associant 
dans sa série photographique Une vie après la mort les 
images hagiographiques de Patrice Lumumba, figure 
historique en Afrique, à celle d’un Congolais anonyme 
interroge l’effacement de la mémoire mais aussi ses 
reconstructions. Meleko Mokgosi soumet les cartels 
d’une exposition à une analyse critique de leurs textes 
dans l’installation Modern Art: The Root of African Savages 
II. Il s’inspire d’archives pour documenter les aspects 
marginalisés de l’Histoire qu’il évoque dans Fully Belly, 
une œuvre composée de peintures aux grands formats 
agencées en séquences quasi-cinématographiques.

L’archive cède aussi la place à l’examen d’autres ves-
tiges physiques ou mémoriels. Dans une installation 
composée d’une grande fresque murale dessinée 
in situ et d’une vidéo, Kemang Wa Lehulere restitue 
sa minutieuse analyse de l’impact subconscient des 
non-dits de l’Histoire. L’installation This and many 
more? d’Anawana Haloba propose un point de vue 
actualisé sur les conflits coloniaux et leurs impacts 
sur le développement de pays encore dominés. 
	 Aux confins de l’Histoire et de la mémoire 
autobiographique, Borrowed Intimacy de Wanja Kimani 
témoigne, par de délicats textes brodés, de la fragilité 
des traces mémorielles dans le déracinement de l’exil. 
Sa vidéo Utopia explore la constitution d’un imaginaire 

AVANT- 
PROPOS
L’exposition Odyssées africaines illustre 
parfaitement la volonté du BRASS de s’ouvrir 
sur le monde et ses mutations à travers le 
regard de nouvelles générations d'artistes.  
En résonance avec l’exposition proposée  
par le WIELS, Body Talk, cette exposition  
est une occasion unique de découvrir les 
œuvres d'artistes africains émergents au  
cœur de notre capitale européenne 
multiculturelle. Les questions qu’ils  
abordent, le rapport au corps, à l'espace 
urbain, à l’Histoire, révèlent la vitalité et les 
défis d’un continent en perpétuelle évolution.

VOORWOORD
NL	 De tentoonstelling Odyssées 
africaines is een perfect voorbeeld van  
het streven van het BRASS om open te 
staan voor de wereld en de mutaties in die 
wereld door mee te kijken door de ogen 
van een nieuwe generatie kunstenaars. 
Deze expositie loopt in harmonie met de 
tentoonstelling Body Talk, die tegelijkertijd 
in WIELS wordt voorgesteld, en is een 
unieke gelegenheid om in het hart van onze 
multiculturele Europese hoofdstad het 
werk te komen ontdekken van opkomende 
Afrikaanse kunstenaars. De thema's die ze 
behandelen, in relatie met het lichaam, met 
de stedelijke ruimte en met de geschiedenis, 
tonen de vitaliteit en de uitdagingen van een  
continent dat non-stop blijft evolueren.

FOREWORD 
EN	 The exhibition Odyssées 
africaines is a perfect illustration of the 
BRASS' determination to open itself to the 
world and its transformations by revealing 
the views of new generations of artists.  
This exhibition, which resonates with the 
exhibition Body Talk, held concomitantly 
at the WIELS, is a unique opportunity to 
discover the works of emerging African 
artists in the heart of our multicultural 
European capital. The issues that it 
examines – relationships with the body,  
the urban space, and history – reveal  
the vitality of, and challenges faced by,  
a continent in continual development.

« diasporique » en mythifiant les origines. D’autres 
matériaux sont parfois convoqués pour faire « parler » 
l’Histoire. Maimuna Adam intègre le tissu jadis utilisé 
pour les chemises d’uniformes dans son installation  
(M)atrimony et emploie du café ou du thé pour ses des-
sins de la série Family History en référence à l’exploita-
tion de ces denrées par les entreprises coloniales. 

À travers le corps, pris dans les tissus du monde et des 
histoires individuelles, les artistes livrent une réflexion 
sur les formes contemporaines de limitations sociales 
dans le contexte de sociétés complexes. Les problé-
matiques des libertés individuelles, du genre, de la 
sexualité, de la laïcité sont souvent questionnées dans 
l’exposition. Athi-Patra Ruga les convoque spectaculaire-
ment dans deux œuvres allégoriques : la sculpture Appro-
ved model of the New Azania et la tapisserie Proposed model 
of the New Azanian. Dans les trois tableaux présentés, Ini, 
In the Wings et Living the Dream, Portia Zvavahera mêle 
une réflexion d’ordre spirituel à des questions intimes 
liées à l’expérience féminine. La question du statut des 
femmes africaines est posée par Billie Zangewa et sa 
tapisserie Fire Escape II, comme par Rehema Chachage : 
dans sa vidéo The Flower produite pour l’exposition, 
l’artiste poursuit son analyse des rituels et interroge 
l’instrumentalisation du corps des femmes en la met-
tant en regard avec la force des modèles traditionnels. 
Ato Malinda porte un regard sur l’homosexualité en 
Afrique dans Untitled derivative of Mshoga Mpya, or the 
New Homosexual, une œuvre performative (installation 
et performance). 

Dans cette archéologie du contemporain effectuée 
par les artistes, l’espace urbain est souvent problé-
matisé comme objet d’histoire(s) car il matérialise 
spatialement et temporellement un emmêlement des 
temps : passé, présent et futur. Le legs colonial avec 
les découpages et l’organisation des territoires, les 
mutations postérieures aux indépendances, l’exode 
rural et les déplacements de populations, ont contribué 
à façonner des territoires urbains faits de « remplois » 
et d’une « mise au présent » des formes anciennes. Ces 
transformations rapides du paysage urbain ont brouil-
lé les repères traditionnels mais également dissous 
les repères spatiaux et atomisé les repères sociaux 
et psychologiques. Les artistes qui font l’expérience 
personnelle de ces clivages et de ces transformations 
restituent dans leurs œuvres les questions posées par 
ces nouvelles problématiques urbaines et leurs impacts 
sociaux, économiques et culturels. Entre engagements, 
témoignages ou critiques, ils convoquent à partir 
de ces espaces urbains un nouvel imaginaire social. 
	 Dans MD370, une nouvelle œuvre vidéo pro-
duite pour l’exposition, Rina Ralay-Ranaivo saisit sa ville 
Tananarive dans des instantanés d’images d’archives 
confrontées à des séquences filmées récentes et res-
titue toute la nostalgie d’une grandeur passée chez 
ses habitants, comme figés dans un temps immobile. 
D’autres œuvres contextualisent les aspects margina-
lisés des populations urbaines. Yves Sambu, associant 
ses deux passions, la SAPE (Société des Ambianceurs et 
des Personnes Élégantes) et les cimetières, documente 
dans sa série photographique Vanité apparente, l’histoire 
étonnante des « sapeurs » de Kinshasa et leurs rassem-
blements dans un cimetière ancien. Michele Mathison, 
en réinvestissant de sens des objets anodins du quoti-
dien comme dans sa sculpture Breaking Ground, révèle 
leur charge historique, politique et symbolique. 

Dans Odyssées africaines, les résonances du travail de 
déconstruction et de réassemblage fait par les artistes 
sont multiples. Des lignes de partage apparaissent entre la 
narration autobiographique ou l’exploration de probléma-
tiques politiques et sociales, entre l’émergence de fictions 
et la construction de narrations. De chaque point de vue 
émerge pourtant des fragments d’une réalité contempo-
raine. Il est aisé de percevoir que les thèmes investigués 
sont étroitement liés et, de fait, s’enchevêtrent parfois 
dans les œuvres comme dans la réalité de la vie et de l’His-
toire qui sont faites de circulations : celles des mémoires, 
des idées, des cultures, des objets et des archives (empor-
tés par les colons et mis en scène dans les musées occi-
dentaux), des personnes bien sûr, à commencer par les 
migrations à l’intérieur même du continent. 

Le parcours de l’exposition au BRASS restitue volontaire-
ment ces mouvements non linéaires et cet enchevêtre-
ment des thématiques. Il se fonde sur un rapport vivant 
avec les œuvres et n’est pas directif pour les visiteurs, 
libres de construire leur propre voyage artistique à tra-
vers les deux grandes salles d’exposition ainsi que dans 
les espaces du rez-de-chaussée qui offrent un rapport 
plus intime avec certaines œuvres vidéo. Il nous semble 

Charles Spapens,  
Échevin de la Culture / Schepen van Cultuur / 

Alderman for Culture

Denis Stokkink,  
Président / Voorzitter / Chairman

Frédéric Fournes,  
Directeur / Directeur / Director

L'équipe du BRASS — 
Centre culturel de Forest

Het team van het BRASS —  
Cultureel Centrum van Vorst

The BRASS team —  
Cultural Centre of Forest

Yv
es

 Sa
mb

u
Sé

rie
 Va

ni
té

 Ap
pa

re
nt

e, 
20

14



54

BR
AS

S

BR
AS

S
OD

YS
SÉ

ES
 AF

RI
CA

IN
ES

OD
YS

SÉ
ES

 AF
RI

CA
IN

ES
intéressant de souligner que les créations présentées 
entrent en résonance avec un lieu chargé d’histoire. Le 
BRASS appartient, comme son voisin le WIELS – Centre 
d’Art Contemporain, au patrimoine industriel bruxel-
lois du début du vingtième siècle. Dans cette ancienne 
brasserie transformée en centre culturel, tout témoigne 
de ce passé architectural et de l’âge d’or du développe-
ment industriel. L’une des salles d’exposition a conservé 
ses machines anciennes, les murs et les sols sont en 
marbre ou en faïences d’origine. La scénographie est 
conçue de façon à favoriser un dialogue cohérent et 
discret entre l’architecture intérieure du bâtiment et les 
œuvres exposées. 

Imaginée comme un espace polyphonique, l’exposition 
Odyssées africaines engage une multiplicité de points 
de vue, de positions et témoigne de cette capacité 
singulière des artistes à jouer sur plusieurs registres, 
en revivifiant, réactualisant, fictionnant leurs différents 
héritages symboliques pour aboutir à des constructions 
inédites, des hybridations fécondes, voire de nouvelles 
utopies. Dans Odyssées africaines, rares sont les œuvres 
en prise immédiate avec l’actualité, elles n’en inter-
rogent pas moins toutes le réel. Ce que nous obser-
vons avant tout chez ces artistes est la force de leurs 
créations. En désorganisant et en réorganisant notre 
expérience visuelle et sensible, elles métamorphosent 
nos imaginaires. Comme le suggère Edouard Glissant 8, 
les artistes sont certes dépositaires de leur histoire mais 
leur paysage est le paysage du monde, et sa frontière 
est ouverte. 

AFRIKAANSE 
OMZWERVINGEN
	 door Marie-Ann Yemsi,  
	 Curator van de tentoonstelling

‘Waar zijn uw monumenten, uw veldslagen, martelaren?
Waar is het geheugen van uw stammen? Heren,
in die peilloze grijze diepte. De zee. 
De zee heeft ze opgeslokt. De zee is de geschiedenis.’[…]

	 Derek Walcott 1 
	 winnaar van de Nobelprijs 				 
	 Literatuur 1992

In het gedicht The Sea is History van Derek Walcott komt 
de oceaan voor als een beeld van geheugenverlies, 
een beeld van lange overtochten dat ons er tussen de 
lijnen aan herinnert dat alles in Afrika begonnen is: de 
wieg van de mensheid, de vrijwillige of gedwongen 
diaspora. De dichter probeert er de uitgewiste spo-
ren van terug te vinden en hij begrijpt dat dit beeld 
van de oceaan, waarvan hij dacht dat het geen zin 
had en aan geheugenverlies leed, de alternatieve bron 
van de geschiedenis is. En als het spookbeeld van de 
onmogelijke herinnering verdwijnt kan er een andere 
geschiedenis tevoorschijn komen die zin geeft aan 
het heden. De tentoonstelling is ontstaan en ontleent 
haar titel aan de inspiratie en de weerklank van de 
reizende gedachten van deze dichter, dramaturg en 
schilder, die afkomstig is van het eiland Saint Lucia, 
een voormalige Britse kolonie. Odyssées africaines speelt 
zich af in een historisch kader en stelt een nieuwe 
oversteek van de tegenwoordige tijd voor. Door met 
een metafoor zijn vertrekpunt in het zog te leggen van 
een koloniale expeditie 2 die begin vorige eeuw het 
zuidoosten van Afrika doorkruiste is het de bedoeling 
van de tentoonstelling om de plooien en dalen van de 
geschiedenis te onderzoeken om de resonanties ervan 
op de hedendaagse realiteit te bestuderen aan de hand 
van de werken van zeventien hedendaagse kunstenaars 
die uit deze streek afkomstig zijn.

Als je een beeld van het hedendaagse Afrika wil schet-
sen kom je in aanraking met een gemeenschappelijke 
geschiedenis – een geschiedenis die het Afrikaanse 
continent al eeuwenlang met de rest van de wereld 
verbindt. En toch kunnen we niet anders dan consta-
teren dat Afrika voor vele Westerlingen moeilijk te 
vatten is: ze aarzelen tussen onwetendheid, verdrin-
ging of ontkenning van de geschiedenis. Onze ver-
beelding en onze kennis wordt nog steeds overheerst 
door bepaalde anachronistische, onvolledige en foute 
geschiedenisverhalen. Ze hebben een grote invloed op 
alle niveaus: maatschappelijk, economisch, cultureel 
en politiek. Je merkt het aan de gespannen reacties 
op het vlak van identiteit waarmee onze maatschappij 
vandaag de dag geconfronteerd wordt en ze duiken 
op aan onze grenzen die door archaïsche, onaange-
paste verdedigingsreflexen overal gesloten worden. 
In verband met dit Westerse geheugenverlies heeft 
Stuart Hall 3, één van de meest markante figuren van 
de cultural studies het over ‘een ongelooflijke fabriek van 
vergetelheid’ die onze perceptie van het anders-zijn 
aantast: de andere (‘de Afrikaan’) wordt nog al te vaak 
gezien als vreemd, exotisch, vreemd voor zichzelf en 
zonder historische verankering. Ook de kunstenaars 
en de hedendaagse artistieke producties van het Afri-
kaanse continent ontsnappen niet aan deze projecties 
en verkeerde voorstellingen. In het kielzog van Paul 
Gilroy 4, nog zo’n grote denker uit de cultural studies die 
een ‘post-exotische’ visie van de culturen van dit conti-
nent voorstaat, leek het ons relevant de afgewerkte 
producten van hedendaagse kunstenaars te analyseren 
om deze voorstellingen en clichés te ontkrachten. Het 
opzet van de tentoonstellingen wordt ondersteund 
door de wil om hun verhalen, bekeken vanuit een ander 
perspectief, tot hun recht te laten komen.

Om deze analyse uit te voeren werd ervoor geopteerd 
om vaak zeer jonge kunstenaars bijeen te brengen 
die wellicht kritische standpunten en percepties van 
hun tijd hebben. Een aantal van de zeventien uitge-
nodigde kunstenaars geniet reeds enige erkenning 
op de internationale kunstscène, maar de meesten 
hebben nog maar zelden in Europa geëxposeerd of 
doen dit zelfs voor het eerst. Léonora Miano schrijft 
over hen in Habiter les frontières 5: ‘ze behoren tot een 
generatie die geprofiteerd heeft van de strijd van hun 

voorouders en ze voelen dat ze de oversteek van hun 
innerlijke schaduwen waakzaam maar vastberaden 
mogen aanpakken’. Deze jonge kunstenaars schetsen 
inderdaad perspectieven van het continent en van de 
wereld die de traditionele simplistische tegenstellin-
gen overstijgen (het Westen/Afrika, blanken/zwarten, 
centrum/periferie…) omdat ze producties realiseren 
met alle culturen die ze bewonen. Op basis van erva-
ringen – die vaak dubbel zijn en soms met horten en 
stoten verlopen – met migratie, van transfers, staat 
elke kunstenaar dagelijks voor de uitdaging om zijn 
persoonlijke alchemie uit te vinden, in zijn land van 
oorsprong of in de diaspora na een vrijwillige of ged-
wongen ballingschap in Europa, de Verenigde Staten 
en zeer vaak ook in een ander land van het Afrikaanse 
continent. Je kunt hun werk dus niet correct analyseren 
als je je ertoe beperkt voor hen een Subsaharaanse 
stamboom te zoeken. De uitgenodigde kunstenaars 
vertegenwoordigen enkel zichzelf, ze vormen geen 
stroming, behoren niet tot een groep die een artis-
tieke scène vertegenwoordigt die zou gevormd zijn 
door deze elf landen uit Zuidoost-Afrika 6. Deze scène 
bestaat niet als dusdanig, aangezien de politieke, eco-
nomische, sociale en culturele context sterk verschilt 
van land tot land. Odyssées africaines situeert zich buiten 
een gebied dat wordt afgebakend door nationale of 
territoriale grenzen en geeft toegang tot een ander 
domein: dat van de beschouwingen die door de kunste-
naars worden aangereikt aan de hand van subjectieve 
verhalen en werken die onze perceptie net zozeer als 
onze zekerheden aan het wankelen brengen. 

Het gaat er in deze tentoonstelling niet om, om een 
inventaris te maken van een geschiedenis die ‘afgewer-
kt’ zou zijn, maar ze te benaderen in haar actuele vorm, 
als een continu proces van onderhandelingen, confron-
taties, interpretaties en opnieuw uitvinden van het 
heden. Wij interesseren ons vooral voor de geschie-
denis van de interstities, de sporen en residu’s van 
het geheugen die de zingeving kunnen bevorderen. 
De kunstenaars werd gevraagd de contactzones te 
onderzoeken tussen hun persoonlijke en de officiële 
geschiedenis, tussen hun individuele en het collectieve 
geheugen, tussen de verhalen over hun identiteit en 
de politieke meta-verhalen alsook tussen het verleden 
(de geschiedenis) en het heden waarin ze het verhaal 
(van deze geschiedenis) schrijven. Het project heeft 
iets van wat Achille Mbembe 7 ‘de poëtische producti-
viteit van het geheugen’ heeft genoemd: een werk van 
wedersamenstelling in het heden waardoor zingeving 
tot stand komt. De kunstenaars bewegen zich in deze 
tussenzones, tussen wat wij denken te weten en wat 
er nog uitgelegd moet worden. Door middel van een 
ruime diversiteit aan plastische methodes (tekeningen, 
schilderwerk, fotografie, video, beeldhouwwerk, instal-
laties en performances), reiken ze ons middelen aan om 
anders te gaan denken over deze gemeenschappelijke 
geschiedenis en de hedendaagse wereld.

Rekening houdend met de diversiteit van de vragen en 
de geheugendynamiek die werkzaam is in dit project 
werden drie thema’s weerhouden om de analyse ervan 
te structureren: het historisch materiaal, waarvan de 
kunstenaars voor deze expositie het meest gebruik 
hebben gemaakt, het lichaam en de stedelijke ruimte. 

Archieven en iconografische documenten, sporen van 
vertellingen, residu’s van het geheugen: door mid-
del van dit basismateriaal dat door de kunstenaars op 
verschillende manieren wordt gemanipuleerd, georga-
niseerd en bedacht wordt het verleden ontcijferd en 
beladen met nieuwe betekenissen in het heden. Op die 
manier brengen de kunstenaars naast de gebruikelijke 
categorieën een andere vorm van kennis tot stand: de 
evolutieve kennis. Sammy Baloji omschrijft dit in deze 
termen: ‘In mijn werk kruisen elementen die tot het 
heden en tot het verleden behoren elkaar en geven 
vorm aan iets anders.’ Voor Odyssées africaines opteerde 
hij voor samenwerking met Lazara Rosell Albear, dan-
seres, choreografe en regisseur van films van Cubaanse 
oorsprong voor een werk dat Bare-Faced genoemd 
werd en dat bestaat uit verschillende luiken – video’s, 
foto’s, performances – die het collectieve geheugen en 
de kruisingsprocessen van culturen onderzoeken op 
basis van archiefmateriaal. Emma Wolukau-Wanambwa 
confronteert ons met haar nieuwe installatie Pour la Jeu-
nesse letterlijk met de verouderde inhoud van oude boe-
ken voor kinderen die in onze tijd voor ‘humanitaire’ en 
‘educatieve’ doeleinden naar Afrikaanse bibliotheken 
werden gestuurd. Georges Senga associeert in zijn 
fotoreeks Une vie après la mort hagiografische beelden 
van Patrice Lumumba, een historische figuur in Afrika, 
met deze van een anonieme Congolees en bestudeert 

op die manier het vervagen van het geheugen maar ook 
de reconstructie ervan. Meleko Mokgosi onderwerpt 
de bordjes van een expositie aan een kritische analyse 
van de teksten die erop staan in zijn installatie Modern 
Art: The Root of African Savages II. Hij haalt zijn inspiratie 
uit archieven om de gemarginaliseerde aspecten van de 
geschiedenis te documenteren die hij oproept in Fully 
Belly, een werk dat samengesteld is uit schilderijen op 
groot formaat die gerangschikt zijn in haast cinema-
tografische sequenties.

De archieven maken ook plaats voor de analyse van 
andere fysieke ruïnes of geheugenresten. In een ins-
tallatie die bestaat uit een groot muurfresco dat hij 
in situ tekent en een video, reconstrueert Kemang Wa 
Lehulere zijn minutieuze analyse van de onderbewuste 
impact van het onuitgesprokene uit de geschiedenis. In 
de installatie This and many more? van Anawana Haloba 
wordt een geactualiseerde visie op de koloniale conflic-
ten gepresenteerd, met de impact ervan op de ontwik-
keling van landen die nog steeds gedomineerd worden. 
	 Borrowed Intimacy van Wanja Kimani situeert 
zich in het grensgebied van de geschiedenis en het 
autobiografische geheugen. Door middel van fijne 
geborduurde teksten legt het werk getuigenis af van 
de broosheid van de geheugensporen in de ontwor-
telde toestand van een ballingschap. Haar video Utopia 
onderzoekt de vorming van een ‘diaspora-verbeeldings-
wereld’ door een mythe te maken van de oorsprong. 
Soms wordt ook ander materiaal gebruikt om de ges-
chiedenis te doen ‘spreken’. Maimuna Adam integreert 
de stof die vroeger werd gebruikt voor uniformhemden 
in haar installatie (M)atrimony en ze gebruikt koffie of 
thee voor haar serie tekeningen Family History, waarmee 
ze verwijst naar de exploitatie van deze voedingspro-
ducten door de koloniale ondernemingen. 

Door middel van het lichaam, dat vervat zit in het 
netwerk van de wereld en van de individuele geschie-
denis, leveren de kunstenaars beschouwingen over 
de hedendaagse vormen van sociale beperking in de 
context van complexe maatschappijen. De probleem-
kwesties van de individuele vrijheid, van geslacht, van 
seksualiteit en van de wereldlijkheid worden op deze 
expositie vaak ter discussie gesteld. Athi-Patra Ruga 
brengt ze op een spectaculaire manier ter sprake in 
twee allegorische werken: het beeldhouwwerk Appro-
ved model of the New Azania en het wandtapijt Proposed 
model of the New Azanian. In de drie schilderijen die 
ze presenteert, Ini, In the Wings en Living the Dream, 
vermengt Portia Zvavahera een beschouwing van spi-
rituele aard met intieme vragen over het vrouw-zijn. 
De vraag naar de Afrikaanse vrouw wordt gesteld door 
Billie Zangewa, in haar wandtapijt Fire Escape II, en ook 
door Rehema Chachage. In haar video The Flower, die 
speciaal voor deze expositie gemaakt werd, gaat de 
kunstenares verder met haar analyse van de rituelen en 
stelt de instrumentalisering van het vrouwenlichaam in 
vraag door dit tegenover de kracht van de traditionele 
modellen te plaatsen. Ato Malinda richt haar blik op 
de homoseksualiteit in Afrika in Untitled derivative of 
Mshoga Mpya, or the New Homosexual, een performatief 
werk (installatie en performance). 

In deze archeologie van het heden die door de kunste-
naars wordt beoefend, vraagt de stedelijke ruimte vaak 
een analyse als product van de collectieve geschiedenis 
en de individuele overlevering, aangezien ze in ruimte 
en tijd een mix materialiseert van verleden, heden en 
toekomst. De koloniale erfenis, met de opdeling en 
organisatie van het land, de mutaties na de onafhan-
kelijkheid, de uittocht uit de landbouwgebieden en 
de migraties van bevolkingsgroepen hebben bijge-
dragen aan de vormgeving van stedelijke gebieden die 
bestaan uit ‘hergebruikte’ en ‘gemoderniseerde’ oude 
vormen. Deze snelle transformaties van het stedelijke 
landschap hebben de klassieke herkenningspunten 
vervaagd maar ook de herkenningspunten in de ruimte 
opgelost en de sociale en psychologische merkpun-
ten in lucht doen opgaan. De kunstenaars die deze 
tegenstellingen en transformaties zelf ervaren geven 
in hun werk de vragen weer die deze nieuwe stads-
problematiek oproept en de sociale, economisch en 
culturele impact ervan. Op basis van engagementen, 
getuigenissen en kritiek bouwen zij met deze stede-
lijke ruimtes een nieuwe sociale verbeeldingswereld. 
	 In MD370, een nieuw videowerkstuk dat spe-
ciaal voor deze expositie werd gemaakt, vat Rina Ralay-
Ranaivo zijn stad, Tananarive, in momentopnames van 
archiefbeelden die worden geconfronteerd met recente 
filmsequenties en hij reconstrueert alle nostalgie van 
een voorbije grandeur bij haar inwoners, die verstijfd 
lijken in de tijd, die stilstaat. Andere werken plaatsen 

de gemarginaliseerde aspecten van de stedelijke bevol-
king in een bepaalde context. Yves Sambu brengt zijn 
twee passies, de SAPE (Société des Ambianceurs et des 
Personnes Elégantes) en kerkhoven samen en illustreert 
aan de hand van zijn fotoreeks Vanité apparente, het 
wonderlijke verhaal van de ‘sapeurs’ van Kinshasa en 
hun samenkomsten op een oud kerkhof. Michele Mathi-
son geeft nieuwe zin aan doodgewone dingen uit het 
leven van alledag, zoals in haar beeld Breaking Ground 
en onthult op die manier hun historische, politieke en 
symbolische beladenheid. 

In Odyssées africaines is de weerklank van het werk van 
afbraak en wedersamenstelling dat door de kunstenaars 
geleverd wordt heel ruim. Er duiken scheidingslijnen 
op tussen autobiografische verhalen en de analyse van 
politieke en maatschappelijke probleemkwesties, tus-
sen opdoemende ficties en het opbouwen van vertellin-
gen. Vanuit elk standpunt zie je nochtans fragmenten 
van een hedendaagse realiteit opduiken. Het is mak-
kelijk te zien dat de onderzochte thema’s nauw met 
elkaar verbonden zijn en in feite soms zelfs verstrikt 
raken, zowel in de werken als in de realiteit van het 
leven en van de geschiedenis die bestaat uit kringlopen: 
van het geheugen, van ideeën, culturen, voorwerpen en 
archieven (die door de kolonisten werden meegenomen 
en in de Westerse musea werden tentoongesteld) en 
ook van mensen uiteraard, te beginnen bij de migraties 
binnen het continent zelf. 

Het parcours van de expositie in het BRASS geeft 
bewust een beeld van deze niet-lineaire bewegingen 
en de verstrengeling van de thema’s. Het is gebaseerd 
op een levende band met de werken en is niet verplicht 
voor de bezoekers, die vrij zijn om hun eigen artistieke 
tocht te maken doorheen de twee grote tentoonstel-
lingszalen en in de zalen van het gelijkvloers, die een 
intiemer kader scheppen voor een aantal videowerken. 
Het lijkt ons interessant om te benadrukken dat de 
creaties in resonantie lopen met een plaats die bela-
den is met geschiedenis. Het BRASS behoort net als 
zijn buur, het WIELS – Centrum voor Hedendaagse 
Kunst, tot het industriële patrimonium van Brussel van 
het begin van de twintigste eeuw. In deze voormalige 
brouwerij, die werd omgevormd tot cultureel centrum, 
getuigt alles van dit architecturale verleden en van de 
gouden jaren van de industriële ontwikkeling. In één 
van de zalen staan nog oude machines en de muren 
en vloeren zijn in marmer of origineel tegelwerk. De 
setting is zodanig ontworpen dat ze een coherente, 
discrete interactie bevordert tussen de interieurarchi-
tectuur van het gebouw en de geëxposeerde werken. 

De expositie Odyssées africaines is opgevat als een 
polyfone ruimte en omvat een massa gezichtspunten en 
opstellingen en getuigt van dat bijzondere vermogen 
van kunstenaars om verschillende registers te bespelen 
en hun diverse symbolische erfenissen nieuw leven 
in te blazen, te moderniseren en fictief te maken om 
onuitgegeven constructies te bekomen, vruchtbare 
kruisbestuivingen en zelfs nieuwe utopieën. De werken 
die in Odyssées africaines onmiddellijk aansluiten op 
de actualiteit zijn zeldzaam, maar daarom onderzoe-
ken ze de reële wereld niet minder. Wat wij vooral 
vaststellen bij deze kunstenaars is de kracht van hun 
creaties. Door onze visuele ervaring en ons gevoel te 
desorganiseren en te reorganiseren zorgen ze ervoor 
dat onze verbeelding een metamorfose ondergaat. Of 
zoals Edouard Glissant 8, suggereert: de kunstenaars 
zijn hun geschiedenis zeker schatplichtig maar hun 
landschap is het landschap van de hele wereld - en de 
grens ervan is open. 

1 
The Sea is History door  
Derek Walcott. Uit zijn 
gedichtenalbum The Star-Apple 
Kingdom, Uitgeverij Jonathan 
Cape Ltd,1980.

2 
La Croisière noire, een door 
Citroën gesponsorde expeditie, 
1924 – 1925.

3 
Stuart Hall van Mark Alizart, 
Stuart Hall, Éric Macé,  
Éric Maigret, Uitgeverij 
Amsterdam, 2007.

4 
L'Atlantique noir. Modernité et 
double conscience  
door Paul Gilroy, Uitgeverij 
Amsterdam, 2010.

5 
Habiter la frontière  
door Léonora Miano,  
Uitgave l’Arche, 2012.

6 
De uitgenodigde kunstenaars zijn 
afkomstig uit de Democratische 
Republiek Congo, Kenia, Oeganda, 
Tanzania, Mozambique, Malawi, 
Botswana, Zimbabwe, Zambia, 
Zuid-Afrika, Madagaskar en ten 
slotte: Lazara Rosell Albear, die 
samenwerkt met Sammy Baloji 
voor een gemeenschappelijk werk, 
is afkomstig uit Cuba.

7
Sortir de la grande nuit –  
Essai sur l’Afrique décolonisée 
door Achille Mbembe, Uitgeverij  
La Découverte, 2013.

8  
Poétique de la Relation  
(Poétique III) door  
Edouard Glissant,  
Gallimard, 1990.

1  
The Sea is History  
de Derek Walcott, recueil de 
poésies The Star-Apple Kingdom, 
Éditions Jonathan Cape Ltd,1980.

2 
La Croisière noire,  
expédition commanditée par 
Citröen, 1924 – 1925.

3 
Stuart Hall de Mark Alizart,  
Stuart Hall, Éric Macé,  
Éric Maigret, Éditions Amsterdam, 
2007.

4 
L'Atlantique noir.  
Modernité et double conscience 
de Paul Gilroy, Éditions 
Amsterdam, 2010.

5 
Habiter la frontière,  
de Léonora Miano,  
Éditions l’Arche, 2012.

6 
Les artistes invités sont originaires 
de la République démocratique du 
Congo, du Kenya, de l’Ouganda, 
de la Tanzanie, du Mozambique, 
du Malawi, du Botswana, du 
Zimbabwe, de Zambie, de l’Afrique 
du Sud, de Madagascar et enfin 
Lazara Rosell Albear, associée à 
Sammy Baloji pour une œuvre 
commune, est originaire de Cuba. 

7 
Sortir de la grande nuit –  
Essai sur l’Afrique décolonisée  
de Achille Mbembe,  
Éditions La Découverte, 2013.

8 
Poétique de la Relation  
(Poétique III) de Edouard Glissant,  
Éditions Gallimard, 1990.



76

BR
AS

S

BR
AS

S
OD

YS
SÉ

ES
 AF

RI
CA

IN
ES

OD
YS

SÉ
ES

 AF
RI

CA
IN

ES

AFRICAN 
ODYSSEYS
	 by Marie-Ann Yemsi,  
	 Exhibition curator

‘Where are your monuments, your battles, martyrs?
Where is your tribal memory? Sirs,
in that gray vault. The sea. The sea 
has locked them up. The sea is History.’[…]

	 Derek Walcott 1 recipient of the  
	 1992 Nobel Prize in Literature 

In Derek Walcott’s poem The Sea is History, the ocean 
symbolises the amnesia of distant crossings, tacitly 
reminding us that all history began in Africa, the cradle 
of civilisations and the departure point for all voluntary 
or forced diasporas. The poet attempts to recover the 
faded traces and fathom this ocean setting – which 
he once saw as amnesic, lacking in meaning – as an 
alternative source of history. As soon as the obsession 
of impossible memory comes to an end, a new his-
tory can appear, bringing meaning to the present. This 
exhibition has its origins in – and draws its spirit from 
– echoes of the stream-of-consciousness of this poet, 
playwright and painter from the island of Saint Lucia, 
a former British colony. Odyssées africaines summons 
history and proposes a new, present-day crossing. By 
metaphorically placing its departure point in the wake 
of a colonial expedition 2 which traversed the southeast 
of Africa in the beginning of the last century, the exhibi-
tion attempts to examine the hills and dales of history 
to explore its implications in various contemporary 
realities through the works of seventeen contemporary 
artists originating from this region. 

To evoke contemporary Africa is to encounter a shared 
history: one which has been linking the African conti-
nent to the rest of the world for several centuries. 
However, it is undeniable that many Occidentals conti-
nue to have difficulty understanding Africa because of 
ignorance, repression or denial of the historic facts. 
Certain anachronistic, simplified or otherwise erro-
neous historical accounts are still prominent in the 
collective imagination and understanding. Such mis-
conceptions have powerful social, economic, cultural 
and political consequences. They reveal themselves 
in the identity-related tensions with which our socie-
ties are confronted, and they arise at frontiers which, 
through archaic and inadequate defence mechanisms, 
are increasingly being sealed off. In speaking of this 
Occidental amnesia, Stuart Hall 3, one of the most pro-
minent figures in cultural studies, evokes ‘an unbelie-
vable omission factory’ affecting our perception of 
otherness: the other (‘the African’) is still too often 
seen as a strange, exotic outsider lacking in historical 
attachments. No exception to these erroneous projec-
tions and representations is made for the contemporary 
artists or artistic endeavours of the African continent. 
Following the advice of Paul Gilroy 4, another great 
mind of cultural studies who recommends a ‘post-exotic’ 
approach of African cultures, it appears pertinent to 
examine the work achieved by contemporary artists in 
order to dismantle these representations and clichés. 
The determination to reveal the significance of their 
accounts and offer a new perspective is one of the 
driving forces behind this exhibition project.

To conduct this examination, our approach consists 
in assembling artists who are, for the most part, very 
young and likely to have critical viewpoints and percep-
tions of their times. Among the seventeen artists that 
we feature here – although some are already recognised 
on the international artistic scene – most are rarely 
exhibited in Europe or are making their European début 
for the occasion. As Léonora Miano writes in Habiter les 
frontières 5, ‘they belong to a generation which, having 
benefited from the struggles of its forebearers, feels 
authorised to valiantly and emphatically undertake the 
crossing of their inner shadows.’ Indeed, these young 
artists express viewpoints of the African continent and 
the world which go beyond the usual simplistic divides 
(Occident/Africa, whites/blacks, centre/outskirts, etc.) 
because they draw on all the cultures that influence 
them. In the twofold – and often conflictual – expe-
rience of migration and transfer, each artist faces the 
daily challenge of inventing a personal alchemy, either 
within his or her country of origin or in the diaspora of 

a chosen or forced exile in Europe, the United States, or, 
quite frequently, another country of the African conti-
nent. A valid analysis of their works can therefore not 
be made by stubbornly seeking a Sub-Saharan line of 
descent. Moreover, the artists in this exhibition are only 
representative of themselves; they do not form a move-
ment or group belonging to any particular artistic scene 
shared by the eleven countries of Southeast Africa 6. 
Such a scene does not, as such, exist, so diverse are the 
political, economic, social and cultural contexts. Odys-
sées africaines is situated outside of the limited scope of 
national or territorial frameworks, opening a new space: 
that of the artists’ reflections, expressed through their 
subjective accounts and works, where our perceptions 
and certitudes can be overturned. 

The exhibition does not attempt to make an exhaustive 
inventory of a ‘finished’ history, but rather to consider 
its updating as a continuing process of negotiations, 
confrontations, interpretations and reinventions in the 
present. This exhibition primarily focuses on the history 
of gaps, traces, and memorial residues that are likely 
to allow meaning to emerge. The artists were invited 
to examine the zones of contact between their per-
sonal histories and the official history, between their 
individual memory and collective memory, between 
their identity-related narratives and political metanar-
ratives, and between the past (history) and the present, 
where accounts of history are related. This project is 
comparable to what Achille Mbembe 7 calls ‘the poetic 
productivity of memory’: a reassembling process in the 
present which sheds light on the meaning of the past. 
The works of these artists seep into the gaps between 
what we think we know and what remains to be explai-
ned. Through a wide range of visual media (drawing, 
painting, photography, video, sculpture, installation 
and performance art), these artists offer us the means 
to think differently, both of this shared history and the 
contemporary world.

In light of the diversity of issues and memorial dynamics 
at work within this project, three themes were chosen 
to bring structure to their analysis: historical material 
– the subject most widely put forth by the artists in the 
exhibition –, the body, and the urban space. 

Archives and iconographic documents, narrative traces 
and memorial residues: through these materials, which 
are diversely manipulated, organised and conceived 
according to the individual artist, the past is elucidated 
and new present-day meanings are attributed to it. 
Thus the artists comprise a new, progressive knowledge 
which escapes the usual categories. Sammy Baloji 
describes it along these lines: ‘In my work, elements 
from the present and past intersect to bring shape to 
something new.’ For Odyssées africaines, Baloji chose to 
collaborate with Lazara Rosell Albear, a Cuban dancer, 
choreographer and film-maker, for a work called Bare-
Faced. The piece comprises video, photography and 
performance art, and takes elements from historical 
archives to question shared memory and the process 
of cultural hybridisation. In her new installation Pour la 
Jeunesse, Emma Wolukau-Wanambwa literally confronts 
the viewer with the obsolete content of old books for 
children that were sent to African libraries in recent 
times for ‘humanitarian’ and ‘educational’ reasons. In 
his photographic series Une vie après la mort, Georges 
Senga juxtaposes the hagiographic images of Patrice 
Lumumba, a historical African figure, with those of an 
everyday Congolese citizen to challenge the erasure of 
memory and its reconstructions. Meleko Mokgosi sub-
jects the texts of another exhibition’s title plaques to 
critical analysis in his installation Modern Art: The Root of 
African Savages II. He takes inspiration from archives to 
document the marginalised aspects of history which he 
evokes in Fully Belly, a series of monumental paintings 
arranged in near-cinematographic sequences.

Archives are also the basis for the examination of 
other physical or memorial vestiges. In an installa-
tion comprising a mural fresco designed in situ and a 
video (yet to be titled), Kemang Wa Lehulere renders 
his meticulous analysis of the subconscious impact of 
history’s meaningful silences. Anawana Haloba’s ins-
tallation This and many more? offers an updated point 
of view on colonial conflicts and their impacts on the 
development of countries still under domination.  
	 In a blend of history and autobiographical 
memory, Wanja Kimani’s Borrowed Intimacy provides a 
delicately embroidered testimony expressing the fragi-
lity of memory’s traces in the deracination of exile. Her 
video Utopia explores the construction of the ‘diaspo-
ric’ identity through the mythification of one’s origins. 

Other materials are sometimes utilised to make history 
‘talk’. Maimuna Adam uses the cloth that was once 
used to make military uniform shirts in her installation 
(M)atrimony and uses coffee or tea instead of ink in 
her drawings titled Family History as a reference to the 
exploitation of these goods by colonial companies. 

Using the body, caught up in the fabric of the world and 
its individual histories, the artists deliver their views 
of the contemporary forms of social limitation in the 
context of complex societies. The exhibition often gives 
voice to issues of individual liberties, gender, sexuality 
and secularism. Athi-Patra Ruga makes a spectacular 
statement of such issues in two allegorical works: the 
sculpture Approved model of the New Azania and the 
tapestry Proposed model of the New Azanian. In the three 
paintings she presents – Ini, In the Wings and Living the 
Dream – Portia Zvavahera blends spiritual considera-
tions with intimate questions of the female experience. 
The status of the African woman is the subject of Billie 
Zangewa’s tapestry Fire Escape II. It is also explored by 
Rehema Chachage in the video she produced for the 
exhibition, The Flower, where the artist pursues her ana-
lysis of rituals, and challenges the instrumentalisation 
of women’s bodies by comparing such misuse with the 
strength of traditional models. Ato Malinda reveals her 
view of homosexuality in Africa in Untitled derivative of 
Mshoga Mpya, or the New Homosexual, a performance 
piece (including an installation and a performance). 

In this contemporary archaeology uncovered by the 
artists, the issue of urban space is often raised as a  
(hi)story subject since it represents a spatial and tempo-
ral materialisation of the past, present and future combi-
ned. The colonial legacy – including the establishment of 
boundaries, the organisation of territories, the changes 
subsequent to independence, rural flight and popula-
tion migrations – has contributed to shaping urban terri-
tories through the ‘reuse’ and ‘updating’ of older spaces. 
These rapid transformations of the urban landscape have 
scrambled traditional indicators, dissolved spatial mar-
kers and pulverised social and psychological reference 
points. The artists who have personally experienced 
these ruptures and transformations use their works to 
express the challenges that arise from these new urban 
issues and their social, economic and cultural impacts. 
From commitment to testimony to criticism, the artists 
bring forth a new social realm from these urban spaces. 
	 In MD370, a new video work produced for 
the exhibition, Rina Ralay-Ranaivo captures his city, 
Tananarive, in archive snapshots which he juxtaposes 
with recently filmed sequences, expressing all the nos-
talgia of past greatness borne by its inhabitants as if 
they were frozen in motionless time. Other works bring 
context to the marginalised aspects of urban popula-
tions. Yves Sambu brings two of his passions – la SAPE 
(Society of Ambiance-Makers and Elegant People) and 
cemeteries – together in his photographic series Vanité 
apparente, where he documents the surprising history of 
the sapeurs of Kinshasa and their gatherings in an old 
cemetery. Michele Mathison reinvests everyday objects 
to reveal their historical, political and symbolic power, 
as demonstrated in his sculpture Breaking Ground. 

There are a great many artistic representations of 
deconstruction and reassembly work in Odyssées afri-
caines. Dividing lines appear between the autobiogra-
phical narrative and the exploration of political and 
social issues and between the emergence of fictions and 
the construction of narrative accounts. However, from 
each point of view, the fragments of a contemporary 
reality emerge. It is easy to perceive that there are close 
links between the examined themes, which sometimes 
become entangled in the works as they do in the reality 
of life and history, since they all comprise movements: 
the movements of memories, ideas, cultures, objects 
and archives (carried away by the colonists and dis-
played in Occidental museums), and, of course, people, 
beginning with the migrations within the African conti-
nent itself. 

The exhibition circuit of the BRASS intentionally re-
creates these non-linear movements and the tangling 
of themes. It offers a dynamic rapport with the works 
without constituting an imperative for visitors, who are 
free to create their own artistic voyage through the two 
large galleries and the ground floor level spaces provi-
ding a closer look at certain video works. We also find it 
interesting to point out that the creations presented in 
this exhibition strike a chord with the historical energy 
of this venue. Like its neighbour the WIELS – Centre 
d’Art Contemporain, the BRASS is part of the industrial 
heritage of Brussels of the early twentieth century. This 

former brewery, now a cultural centre, is a symbol of the 
city’s architectural past and its golden age of industrial 
development. One of the exhibition galleries still houses 
the old machines, and the walls and floors still bear 
their original marble or ceramic tiles. The scenographer 
has arranged the exhibition in such a way to facilitate 
a coherent yet tactful dialogue between the interior 
architecture of the building and the works on display.

Conceived as a polyphonic space, the exhibition Odys-
sées africaines involves a multiplicity of viewpoints and 
positions, and shows that unique ability of artists to 
play on several registers as they revitalise, update or 
fictionalise their various symbolic heritages to build 
unprecedented structures, produce prolific hybridisa-
tions or even create new utopias. Throughout Odyssées 
africaines, rare are the works which directly address 
current events, but all nonetheless question the rea-
lities of the present time. One generalisation we can 
especially observe in all these artists is the strength of 
their creations. By disorganising and reorganising our 
visual and emotional experience, they metamorphose 
our imaginations. As Edouard Glissant 8 suggests, artists 
are certainly the trustees of their respective histories, 
but the landscape of their world is the world itself, and 
its frontier is open. 

REMERCIEMENTS

Ma gratitude est immense envers celles et ceux qui ont 
rendu cette exposition possible et tout particulièrement 
Frédéric Fournes, Matthieu Gaillet, Quentin Velghe et 
l’ensemble de la formidable équipe du BRASS, Chris-
tine Vendredi-Auzanneau, Franck Houndégla, Aurélia 
Bismuth, Juliette de Gonet, Catherine Mancier, Gilles 
Moorghen et enfin Marie-Ange Moulonguet, sans qui 
ces Odyssées africaines n’auraient pas pu exister.

Je tiens à remercier très chaleureusement les artistes, 
les galeries et les prêteurs des œuvres, Dirk Snauwaert 
et toute l’équipe du WIELS pour leur soutien et leur 
contribution importante avec la création du programme 
partagé durant la période commune aux expositions 
Body Talk de la commissaire Koyo Kouoh au WIELS et 
Odyssées africaines au BRASS.

BEDANKING

Mijn dankbaarheid aan al diegenen die deze expositie 
mogelijk gemaakt hebben is zeer groot, met in het bijzon-
der Frédéric Fournes, Matthieu Gaillet, Quentin Velghe en 
de voltallige, formidabele ploeg van het BRASS, Christine 
Vendredi-Auzanneau, Franck Houndégla, Aurélia Bismuth, 
Juliette de Gonet, Catherine Mancier, Gilles Moorghen 
en tenslotte Marie-Ange Moulonguet, zonder hen waren 
deze Odyssées africaines er nooit kunnen komen.

Ik sta erop om de kunstenaars heel hartelijk te bedan-
ken, net als de galerijen en diegenen die ons werken 
geleend hebben, Dirk Snauwaert en het hele team van 
het WIELS voor hun steun en hun belangrijke bijdrage 
aan de creatie van het gezamenlijke programma tijdens 
de gemeenschappelijke periode op de exposities Body 
Talk van curator Koyo Kouoh in het WIELS en Odyssées 
africaines in het BRASS. 

ACKNOWLEDGEMENTS

I would like to express my tremendous gratitude to the 
men and women who made this exhibition possible, and 
in particular Frédéric Fournes, Matthieu Gaillet, Quentin 
Velghe and the whole wonderful team of the BRASS, 
Christine Vendredi-Auzanneau, Franck Houndégla, Auré-
lia Bismuth, Juliette de Gonet, Catherine Mancier, Gilles 
Moorghen and Marie-Ange Moulonguet, without whom 
Odyssées africaines could not have existed.

I would also like to warmly thank the artists, galleries 
and lenders of the works, as well as Dirk Snauwaert 
and the entire team of the WIELS for their support and 
significant contribution in creating a shared programme 
for the period during which Body Talk, curated by Koyo 
Kouoh at the WIELS, coincided with Odyssées africaines 
at the BRASS. 

1  
The Sea is History by  
Derek Walcott from his poetry 
collection The Star-Apple 
Kingdom, published by  
Jonathan Cape Ltd,1980.

2  
The black Journey, an expedition 
led by Citroën, 1924 – 1925.

3  
Stuart Hall by Mark Alizart,  
Stuart Hall, Éric Macé,  
Éric Maigret, published by 
Amsterdam, 2007.

4 
L'Atlantique noir. Modernité et 
double conscience by 
Paul Gilroy, published by 
Amsterdam, 2010.

5 
Habiter la frontière by  
Léonora Miano, published by 
l’Arche, 2012.

6 
The artists featured in  
the exhibition are from the 
Democratic Republic of the Congo,  
Kenya, Uganda, Tanzania, 
Mozambique, Malawi, Botswana, 
Zimbabwe, Zambia, South Africa,  
Madagascar and – in the case of 
Lazara Rosell Albear, who appears  
in a collaboration with  
Sammy Baloji – Cuba.

7 
Sortir de la grande nuit – Essai 
sur l’Afrique décolonisée by 
Achille Mbembe, published by  
La Découverte, 2013.

8 
Poétique de la Relation  
(Poétique III) by Edouard Glissant, 
Gallimard, 1990.



BR
AS

S

BR
AS

S

98

OD
YS

SÉ
ES

 AF
RI

CA
IN

ES

OD
YS

SÉ
ES

 AF
RI

CA
IN

ES

ARTISTES 
ET ŒUVRES 
PRÉSENTÉES
KUNSTENAARS 
EN WERKEN
ARTISTS AND 
WORKS ON 
EXHIBIT
	 par / door / by  
	 Julie Crenn

Maimuna Adam	

Née en 1984 au Mozambique,  
vit et travaille au Mozambique.

Maimuna Adam déploie une réflexion de 
type mémoriel où l’Histoire, la migration 
et l’identité constituent des repères 
essentiels. Dans un espace narratif 
généré par le dessin, l’installation, la 
photographie et la vidéo, elle explore 
une histoire disséminée dans le temps et 
dans l’espace. Elle utilise des matériaux 
pauvres extraits du quotidien : des 
vêtements, du charbon, de l’encre, du 
café, de la fibre de bananier, du papier 
ou des cheveux. Ils recèlent chacun une 
symbolique intense invitant le regardeur 
à la projection. L’exposition met en 
dialogue deux œuvres, (M)atrimony 
et Family History (2011), générant 
des résonances entre l’introspection et 
l’exhibition. (M)atrimony, composée 
d’une robe réalisée à partir du tissu 
qui servait autrefois à confectionner les 
chemises des uniformes coloniaux, est 
figée dans l’espace. Elle trône au centre 
d’une grande poêle métallique remplie 
de café liquide qui, peu à peu, colonise 
l’épais tissu. Family History forme un 
ensemble de dessins principalement 
réalisés au moyen d’encres, de café et 
de charbon. Ils figurent les esquisses 
de traces, d’empreintes et de fluides 
d’une histoire intérieure. La salissure 
tient une place importante : les dessins, 
les tissus et les objets sont marqués 
par des effluves humaines, terrestres et 
végétales. Des taches et des traces se 
superposent aux figures insaisissables. 
En combinant la mémoire collective 
et la mémoire personnelle, Maimuna 
Adam trace de nouvelles histoires au 
sein d’un espace entre-deux (Homi K. 

unjustified taxes demanded by the British 
in colonial India. This civil disobedience 
movement heralded the development of 
decolonisation in Asia and Africa. The 
work is bursting with symbols, gestures 
and words encouraging people to rise up, 
resist and protest.

Wanja Kimani
Née en 1986 au Kenya, vit et  
travaille en Ethiopie.

Wanja Kimani développe une pratique 
où la performance, l’installation et la 
vidéo sont nourries d’une réflexion sur 
la migration, son fantasme, comme 
ses réalités. Avec une approche 
autobiographique, elle observe et analyse 
la figure de l’étranger. La vidéo Utopia 
(2012) est un simulacre d’entretien entre 
un agent du gouvernement d’Utopia  
(un état fictif) et une future citoyenne. 
Celle-ci expose les raisons de sa migration 
dans un pays où « même les enfants 
ne pleurent pas, puisqu’il n’y a à se 
plaindre de rien ». La fin de l’entretien est 
marquée par une question : « pourquoi 
partir ? ». Wanja Kimani combine le réel et 
l’imaginaire pour construire une réflexion 
sur le déracinement. Borrowed Intimacy 
(2013) apparaît comme une extension de 
l’œuvre Self-portrait (2013), toutes deux 
issues de la série Objects of Memory. 
Sur un tissu blanc, reprenant les codes 
d’une carte postale, est imprimée une 
photographie couleur où apparaissent 
deux fillettes portant chacune un bouquet 
de fleurs à la main. Sous l’image, un texte 
brodé d’une écriture enfantine raconte 
l’histoire d’une petite fille venue de très 
loin pour vivre en Éthiopie. Selon l’âge, 
les souvenirs et les blessures ne sont pas 
les mêmes. Borrowed Intimacy est une 
série de huit œuvres sur tissu où l’artiste 
fait interagir la photographie et le texte 
brodé. Ce dernier évoque les illusions et 
les attentes d’une nouvelle vie. L’artiste 
engage son expérience personnelle et 
la mémoire collective pour souligner 
l’inconfort de l’exil. 

NL 	 Zij is geboren in 1986, in Kenia. 
Ze woont en werkt in Ethiopië. 

Wanja Kimani hanteert een werkwijze 
waarin performances, installaties 
en video’s geïnspireerd zijn door 
beschouwingen over migratie, zowel fictief 
als reëel. Vanuit haar autobiografische 
invalshoek observeert en analyseert 
zij de vreemdeling als figuur. De video 
Utopia (2012) is een nabootsing van 
een gesprek tussen een ambtenaar van 
de regering van Utopia (een fictief land) 
en een toekomstige burger. Zij legt de 
redenen uit voor haar migratie naar een 
land ‘waar zelfs de kinderen niet huilen, 
omdat men er niets heeft om over te 
klagen.’ Aan het einde van het gesprek 
komt deze opvallende vraag: ‘Waarom 
vertrekken?’. Wanja Kimani vermengt 
realiteit en fantasie als basis voor haar 
beschouwingen over de ontworteling van 
mensen. Borrowed Intimacy (2013) vormt 
als het ware een verlengstuk van het werk 
Self-portrait (2013) en komen allebei 
uit de reeks Objects of Memory. Op een 
wit doekje dat eruitziet als een briefkaart 
is een kleurenfoto gedrukt waarop twee 
kleine meisjes staan die elk een boeketje 

blijven uitmaken van een patriarchale 
onderdrukking die het lichaam van de 
vrouwen herleidt tot gekoloniseerd gebied. 
De bloemenmotieven verminken het 
lichaam en de identiteit van de vrouw 
die er dankzij de liederen in slaagt ze 
te verwijderen. De bloemen verwelken, 
het lichaam komt opnieuw tevoorschijn, 
bevrijd van alle uitwendige sporen. 

EN	 Born in Tanzania in 1987; lives 
and works in Tanzania.

The works of Rehema Chachage are 
based on a critical analysis of cultural 
and religious practices passed down 
through the generations: female rituals 
sustained, then repeated by the women in 
her family. The bodies of her mother, her 
grandmother and preceding generations of 
women were marked by various initiatory 
passages: birth, marriage, maternity, 
death. Her video work The Flower (2014) 
explores the henna ritual widely practiced 
in the coastal regions of Tanzania. This 
female ceremony consists of adorning 
the body of a bride-to-be with leafy and 
floral designs. The body thus embellished 
is considered an offering to the future 
husband. On the screen, the artist can 
be seen standing in a white dress. Her 
body is veiled by white fabric upon which 
floral designs progressively appear. The 
drawings invade the screen until the body 
becomes completely invisible. A woman’s 
voice can be heard wailing a Mwambao 
chant. It tells of a woman who is giving 
birth alone: the pain she experiences, 
the fear she feels, and her need for her 
mother’s support. Likewise, The Flower 
is projected onto a veil which bears a 
poem written by the artist’s mother. 
Through this intimate approach and its 
extended metaphor, the artist points a 
finger at the religious and cultural rituals 
that contribute to the persistence of 
a patriarchal oppression that reduces 
women’s bodies to a colonised territory. 
The floral designs obstruct the woman’s 
body and identity; however, as the chant 
persists, the designs begin to disappear. 
The flowers vanish and the body 
reappears free of any exterior marking. 

Anawana Haloba

Née en 1978 en Zambie, vit et travaille 
en Norvège.

Anawana Haloba produit un art 
protéiforme où le corps occupe une 
position centrale, il est le vecteur par 
lequel est exprimée la complexité 
des rapports humains. Des rapports 
sociopolitiques, économiques, culturels 
qui soulèvent des problématiques liées à 
la domination et l’exploitation. L’Histoire 
représente un point d’ancrage essentiel 
dans son approche. Par la poésie et la 
symbolique, elle pose un regard critique 
et ouvre de nouvelles trajectoires pour 
résister à l’univocité de son récit. Au 
BRASS, l’artiste présente This and Many 
More? (2013). Dans un premier espace 
sont présentés quatre bidons métalliques 
à l’intérieur desquels sont placés des 
écrans. Il nous faut nous pencher pour 
découvrir les images vidéo : sur une 
surface blanchie, des pieds avancent 
continuellement ; un sol craquelé est 
frappé par un marteau puis, des mains 

récupèrent des fragments de terre ; la 
carte du monde est reconstituée à l’aide 
de cartes à jouer au dos desquelles 
sont inscrits des poèmes d’auteurs 
postcoloniaux. Dans un second espace, 
trône un monticule de cristaux de sel 
faisant ici référence à la Marche du sel 
initiée le 12 mars 1930 par le Mahatma 
Gandhi. Il invite le peuple à recueillir de 
ses mains le sel de l’océan Indien pour 
signifier aux colons britanniques un refus 
collectif de se soumettre à un impôt 
injustifié. La marche indienne annonce 
l’amplification de la décolonisation en 
Asie et en Afrique. L’œuvre regorge de 
symboles, de gestes, de mots incitant 
au mouvement, à la résistance et à la 
désobéissance. 

NL 	 Ze is geboren in 1978, in Zambia, 
en ze woont en werkt in Noorwegen.

Anawana Haloba beoefent een vorm van 
veelzijdige kunst waarin het lichaam 
een centrale plaats inneemt en het 
kanaal vormt waarlangs de complexiteit 
van de menselijke verhoudingen wordt 
uitgedrukt. Sociaal-politieke, economische 
en culturele verhoudingen die de 
problematiek oproepen van dominantie 
en exploitatie. De geschiedenis vormt een 
essentieel ankerpunt in haar werkwijze. 
Door middel van poëzie en symboliek laat 
zij een kritische blik zien en opent nieuwe 
wegen om tegen de eenduidigheid van 
haar verhaal in te gaan. In het BRASS 
presenteert de kunstenares This and Many 
More? (2013). In de eerste ruimte staan 
vier metalen kannen waarin schermen 
geplaatst zijn. Je moet je vooroverbuigen 
om de videobeelden te ontdekken: voeten 
die continu voortstappen; een hamer 
slaat op een gebarsten vloer waarna 
handen stukken aardewerk recupereren; 
de wereldkaart krijgt een nieuwe vorm 
met behulp van speelkaarten met op de 
rug gedichten van postkoloniale auteurs. 
In een tweede ruimte rijst een heuveltje 
van zoutkristallen op, een referentie naar 
de Zoutmars die op 12 maart 1930 
door Mahatma Gandhi werd ingezet. Hij 
vraagt de mensen om zout uit de Indische 
Oceaan in hun handen te nemen om 
aan de Britse kolonisten te laten zien 
dat zij zich collectief verzetten tegen een 
onrechtvaardige belasting. De Indiase 
mars is de voorbode van de steeds groter 
wordende dekolonisering in Azië en Afrika. 
Het werk zit boordevol symbolen, gebaren 
en woorden die aanzetten tot actie, verzet 
en ongehoorzaamheid.

EN	 Born in Zambia in 1978; lives and 
works in Norway.

Anawana Haloba produces multi-
faceted art where the body occupies a 
central role as a vector to express the 
complexity of human relationships. These 
sociopolitical, economical and cultural 
relationships raise issues of domination 
and exploitation. History represents an 
essential reference point in her approach. 
She reveals her critical view through 
metaphor and symbolism, offering new 
perspectives for resisting the inescapable 
that she depicts. At the BRASS, the artist 
presents This and Many More? (2013). 
The first space presents four metal petrol 
cans containing video screens. Viewers 
must stoop to see the images. Within, 
feet perpetually advance over a bleached 
surface; cracked soil is hit with a hammer, 
then hands gather fragments of earth; a 
map of the world is pieced together from 
playing cards upon which the poems of 
postcolonial authors are written. In the 
second space stands a mound of salt 
crystals making reference to the Great 
Salt March initiated by Mahatma Gandhi 
on 12 March 1930. Gandhi invited the 
people to gather salt from the Indian 
Ocean as a collective protest against the 

die voorkomt in Afrika en in Latijns-
Amerika; foto’s die betrekking hebben 
op de voodoorituelen in Cuba, alsook 
beelden van Congolese danseressen in 
trance. De kunstenaars presenteren ook 
beelden van een schedel die Sammy 
Baloji heeft ontdekt in het museum van 
Tervuren in België. Het is de schedel 
van Lusinga, een Congolese chef die 
vermoord werd en wiens schedel in 1964 
in de collecties van het museum werd 
opgenomen. Hij wordt tentoongesteld als 
een relikwie van de koloniale verovering 
die de kunstenaar tegenover zijn eigen 
geschiedenis plaatst. Door heen en 
weer te reizen tussen de Democratische 
Republiek Congo en Cuba confronteren 
de kunstenaars hun eigen geschiedenis 
met het culturele en religieuze erfgoed, 
met beelden uit het heden en verleden 
van de trans-Atlantische geschiedenis, 
de kolonisatie en het racisme. Het werk 
overstijgt kunstvormen en culturen, 
legt verbanden tussen de geschiedenis 
en het heden en benadrukt op die 
manier hoe noodzakelijk het is dat het 
collectieve geheugen doorgegeven wordt.

EN	 Sammy Baloji / Born in the 
Democratic Republic of the Congo in 
1978; lives and works in Belgium and the 
Democratic Republic of the Congo. 
— 
Lazara Rosell Albear / Born in Cuba in 
1978; lives and works in Belgium. 

The project Bare-Faced (2015) is the 
result of an encounter and collaboration 
between Sammy Baloji, a Congolese 
visual artist, and Lazara Rosell Albear,  
a Cuban dancer, choreographer and video 
maker. The work is both an installation 
and a performance piece in three parts: 
photo, video and performance. For 
this exhibition in Brussels, the video 
installation presents images taken from 
performances executed by the two artists 
in 2011. Sequences include images 
of scarifications being projected onto 
Lazara’s body; a mirror trick whereby the 
artist becomes Mami Wata, an aquatic 
goddess of the Vodun religion present in 
Africa and Latin America; photographs 
of Vodun rituals in Cuba; and images 
of Congolese dancers in a trance state. 
The artists also present the images of a 
skull that Sammy Baloji discovered in 
the Tervuren museum of Belgium: that 
of Lusinga, an assassinated Congolese 
chief. His cranium was added to the 
museum’s collections in 1964. Here, the 
skull represents a relic of the colonial 
conquest that the artist compares to his 
own history. Drawing parallels between 
the Democratic Republic of the Congo 
and Cuba, the two artists correlate their 
personal histories with their cultural and 
religious heritages and with past and 
present images of transatlantic culture, 
colonisation and racism. This cross-
disciplinary work establishes connections 
between history and the present, thus 
emphasising the need to pass down  
a shared memory. 

Rehema Chachage
Née en 1987 en Tanzanie,  
vit et travaille en Tanzanie.

Les œuvres de Rehema Chachage 
sont élaborées à partir d’une analyse 
critique des rituels culturels et religieux 
pratiqués de génération en génération. 
Des rituels subis et répétés par les 
femmes de sa famille. Les corps de sa 
mère, de sa grand-mère et ceux des 
générations précédentes ont été marqués 
par différents passages : naissance, 
mariage, maternité, mort. L’œuvre vidéo 

Sammy Baloji &  
Lazara Rosell Albear

Sammy Baloji | Né en 1978 en 
République démocratique du Congo,  
vit et travaille entre la Belgique et la 
République démocratique du Congo. 
— 
Lazara Rosell Albear | Née en 1978 à 
Cuba, vit et travaille en Belgique.

Le projet Bare-Faced (2015) est le fruit 
d’une rencontre et d’une collaboration 
entre Sammy Baloji, plasticien congolais, 
et Lazara Rosell Albear, danseuse, 
chorégraphe et vidéaste cubaine. L’œuvre, 
qui est à la fois une installation et une 
performance, est formée de trois volets : 
photographique, vidéo et performatif.  
À Bruxelles, l’installation vidéo présente 
un ensemble d’images : des extraits de 
performances réalisées en 2011 par 
les deux artistes dans lesquels nous 
voyons des séquences où, sur le corps 
de Lazara, sont projetées des images 
de scarifications ; d’autres images où 
l’artiste, par un jeu de miroir, devient 
Mami Wata, une déesse aquatique issue 
du culte Vodoun présent en Afrique et 
en Amérique latine ; des photographies 
liées aux rituels vaudous à Cuba, ainsi 
que des images de danseuses congolaises 
en état de transe. Les artistes présentent 
également les images d’un crâne que 
Sammy Baloji a découvert au musée de 
Tervuren en Belgique. Il appartient à 
Lusinga, un chef congolais assassiné dont 
le crâne fut déposé dans les collections 
du musée en 1964. Il apparaît comme 
la relique de la conquête coloniale que 
l’artiste vient mettre en regard avec sa 
propre histoire. En faisant des allers-
retours entre la République démocratique 
du Congo et Cuba, les artistes confrontent 
leurs histoires personnelles à un 
héritage culturel et religieux, aux images 
passées comme présentes de l’histoire 
transatlantique, de la colonisation et du 
racisme. L’œuvre, transdisciplinaire et 
transculturelle, établit des connexions 
entre l’Histoire et le présent, et souligne 
ainsi la nécessité de la transmission d’une 
mémoire partagée.

NL 	 Sammy Baloji / Is geboren in 
1978, in de Democratische Republiek 
Congo. Hij woont en werkt zowel in België 
als in de Democratische Republiek Congo. 
— 
Lazara Rosell Albear / Is geboren in 1978, 
in Cuba. Ze woont en werkt in België.

Het project Bare-Faced (2015) is 
het resultaat van de ontmoeting 
van Sammy Baloji, een Congolese 
plastisch kunstenaar, met Lazara 
Rosell Albear, danseres, choreografe en 
videokunstenares, en de samenwerking 
die daaruit is gegroeid. Het werk is 
tegelijkertijd een installatie en een 
performance. Het bestaat uit drie luiken: 
fotografie, video en performance. De 
video-installatie in Brussel bestaat uit een 
groot geheel van beelden: fragmenten 
uit performances die in 2011 door beide 
kunstenaars werden gerealiseerd en 
waarin we sequenties zien met beelden 
van rituele insnijdingen die geprojecteerd 
worden op het lichaam van Lazara en 
andere beelden waarop de kunstenares 
door met spiegels te werken Mami Wata 
wordt, een zeegodin uit de voodoocultus 

Bhabha) où l’hybridation des références 
et la critique sont exprimées.

NL 	 Ze is geboren in 1984, in 
Mozambique, waar ze ook woont en werkt.

Maimuna Adam werkt voor haar 
beschouwingen op basis van het 
geheugen, waarin de geschiedenis, 
migratie en identiteit essentiële ijkpunten 
vormen. Ze gaat op verkenning doorheen 
een geschiedenis die in ruimte en 
tijd verspreid is, door middel van een 
verhalende ruimte die wordt gegenereerd 
door tekeningen, een installatie, 
fotografie en video. Ze gebruikt daarvoor 
basismateriaal uit het leven van alledag: 
kleding, houtskool, inkt, koffie, vezels 
van de bananenboom, papier en haren. 
Al dit materiaal draagt een intense 
symboliek in zich die de toeschouwer 
tot projectie aanzet. De tentoonstelling 
plaatst twee van haar werken in dialoog, 
(M)atrimony en Family History (2011), 
waardoor resonanties ontstaan tussen 
introspectie en exhibitie. (M)atrimony, 
een werk dat bestaat uit een jurk die 
vervaardigd is uit stof die vroeger gebruikt 
werd om koloniale uniformen te maken, 
is verstild in de ruimte. Ze rijst op uit 
een grote metalen pan die gevuld is met 
vloeibare koffie die beetje bij beetje de 
stof verovert. Family History is een geheel 
van tekeningen die hoofdzakelijk gemaakt 
werden met inkt, koffie en houtskool. 
Ze schetsen de sporen, indrukken en 
stromen van een inwendige geschiedenis. 
Vlekken nemen een belangrijke plaats in: 
tekeningen, stoffen en voorwerpen zijn 
getekend door menselijke, wereldse en 
plantaardige sporen. Vlekken en sporen 
lopen over elkaar heen in (on)begrijpbare 
vormen. Door het collectieve en het 
individuele geheugen te combineren 
tekent Maimuna Adam nieuwe verhalen 
in een zogenoemde ‘entre-deux’-ruimte 
(Homi K. Bhabha) waarin de kruising van 
referenties en kritiek tot uitdrukking komt.

EN	 Born in Mozambique in 1984; 
lives and works in Mozambique.

Maimuna Adam takes a memorial-type 
approach to her contemplation of history 
in which migration and identity form 
essential reference points. In the narrative 
space produced by drawing, installation, 
photography and video, she explores a 
history scattered through time and space. 
To do so, she uses simple materials taken 
from daily life: garments, charcoal, ink, 
coffee, banana tree fibre, paper and hair. 
Each holds an intense symbolism inviting 
the viewer to project his or her own 
metaphors onto the work. This exhibition 
juxtaposes two works, (M)atrimony 
and Family History (2011), which 
together generate resonances between 
introspection and disclosure. (M)atrimony, 
a work frozen in time, comprises a dress 
made of a fabric that was once used 
for colonial uniforms. The dress stands 
in the centre of a great metal pan filled 
with liquid coffee which gradually settles 
into the thick fabric. Family History is 
a series of drawings mainly executed 
using inks, coffee and charcoal. These 
sketches depict the traces, impressions 
and flow of an inner story. Filthiness is 
a recurring motif: drawings, fabric and 
objects are marked by the excretions of 
man, plants and the earth. Stains and 
smudges overlap elusive figures. In this 
‘hybrid’ space (a term coined by Homi 
K. Bhabha) combining collective and 
personal memory, Maimuna Adam tells 
new stories expressing the ‘hybridisation’ 
of references and judgements.

The Flower (2014) explore le rituel du 
henné, répandu dans les régions côtières 
de la Tanzanie. Une cérémonie pratiquée 
entre femmes, qui consiste à orner de 
dessins floraux et végétaux le corps 
d’une femme avant son mariage. Le 
corps décoré et paré est ainsi considéré 
comme une offrande au futur époux. Sur 
l’écran, l’artiste se tient debout, elle porte 
une robe blanche. Son corps est voilé 
par un tissu blanc sur lequel des motifs 
floraux sont progressivement dessinés. 
Ils colonisent l’espace de l’écran jusqu’à 
rendre le corps totalement invisible. Une 
voix féminine déclame un chant issu de 
la culture Mwambao. La chanson raconte 
la douleur vécue par une femme lors d’un 
accouchement solitaire, la peur ressentie 
et le besoin de soutien de sa mère.  
The Flower est d’ailleurs projetée sur un 
voile où est inscrit un poème écrit par 
la mère de l’artiste. Par l’intime et la 
métaphore, l’artiste pointe du doigt les 
rituels religieux et culturels qui participent 
à la persistance d’une oppression 
patriarcale réduisant le corps des femmes 
à un territoire colonisé. Les motifs floraux 
obstruent le corps et l’identité de la 
femme qui, à force de chants, parvient à 
leur effacement. Les fleurs s’évanouissent, 
le corps réapparaît, libéré de toute marque 
extérieure.

NL 	 Zij is geboren in 1987, in 
Tanzania, waar ze ook woont en werkt.

Het werk van Rehema Chachage ontstaat 
uit een kritische analyse van de culturele 
en religieuze rituelen die al generaties 
lang uitgevoerd worden. Rituelen die 
de vrouwen uit haar familie ondergaan 
en voortgezet hebben. Het lichaam 
van haar moeder, haar grootmoeder en 
de nog oudere generaties is getekend 
door verschillende stadia: geboorte, 
huwelijk, moederschap, overlijden. 
Het videowerkstuk The Flower (2014) 
analyseert het hennaritueel dat voorkomt 
in de kuststreken van Tanzania. Het is 
een ceremonie onder vrouwen die erin 
bestaat het lichaam van een vrouw 
voor haar huwelijk te versieren met 
bloemen- en plantentekeningen. Op die 
maner wordt het versierde, opgesmukte 
lichaam gezien als een offergave aan de 
toekomstige echtgenoot. Op het scherm 
staat de kunstenares rechtop, gekleed in 
een witte jurk. Haar lichaam is versluierd 
met witte stof waarop beetje bij beetje 
bloemenmotieven getekend worden. 
Ze koloniseren als het ware de ruimte 
van het scherm, totdat het lichaam 
volledig onzichtbaar geworden is. Een 
vrouwenstem declameert een lied uit 
de Mwambao-cultuur. Het lied vertelt 
de pijn die een vrouw doormaakt als 
ze alleen bevalt, de angst die ze voelt 
en de behoefte om door haar moeder 
bijgestaan te worden. The Flower wordt 
trouwens geprojecteerd op een sluier 
waarop een gedicht van de moeder 
van de kunstenares geschreven staat. 
Door die intimiteit en die metafoor 
wijst de kunstenares de religieuze en 
culturele rituelen met de vinger die deel 



BR
AS

S

BR
AS

S

1110

OD
YS

SÉ
ES

 AF
RI

CA
IN

ES

OD
YS

SÉ
ES

 AF
RI

CA
IN

ES
bloemen in de hand houden. Onder 
de foto staat een geborduurde tekst in 
kinderschrift die het verhaal vertelt van 
een klein meisje dat van heel ver gekomen 
is om in Ethiopië te komen wonen. 
De herinneringen en wonden zijn niet 
dezelfde, dat hangt samen met de leeftijd. 
Borrowed Intimacy is een reeks van acht 
werken op doekjes, waarin de kunstenares 
een interactie creëert tussen fotografie en 
de geborduurde tekst. Die tekst beschrijft 
de illusies en verwachtingen van een 
nieuw leven. De kunstenares put uit 
haar eigen ervaring en uit het collectieve 
geheugen om de ongemakkelijke situatie 
van ballingen te onderstrepen. 

EN	 Born in Kenya in 1986; lives and 
works in Ethiopia. 

Wanja Kimani cultivates a combination 
of performance art, installation and video 
fuelled by an examination of migration, 
its illusions and its realities. Using an 
autobiographical approach, she observes 
and analyses the foreigner as a symbol. 
The video Utopia (2012) is the portrayal 
of an interview between a government 
agent of Utopia (a fictional country) and 
a future citizen. The foreigner explains 
the reasons for her migration in a country 
where ‘even babies don’t cry, because 
there is nothing to complain about’. 
The interview ends on a question: ‘Why 
leave?’ Wanja Kimani combines reality 
with the imaginary to trigger the viewer’s 
reflection on cultural displacement. 
Borrowed Intimacy (2013) appears to 
be an extension of the work Self-portrait 
(2013). Both belong to the series 
Objects of Memory. Borrowing from a 
postcard’s frame of reference, a colour 
photo – showing two little girls each 
holding a bouquet of flowers – is printed 
on a white piece of fabric. Beneath 
the image, the embroidery of a text 
in a child’s handwriting tells the story 
of a little girl who came from very far 
away to live in Ethiopia. Memories and 
heartbreak are not the same at every age. 
Borrowed Intimacy is a series of eight 
works on fabric each revealing interplay 
between the photo and the embroidered 
words. The texts evoke the illusions and 
expectations of a new life. The artist 
combines her personal experience with 
collective memory to accentuate the 
discomfort of exile. 

Ato Malinda

Née en 1981 au Kenya, vit et travaille 
entre le Kenya, les Pays-Bas et  
les États-Unis.

La peinture, les installations et les 
performances d’Ato Malinda ouvrent un 
espace critique où les problématiques 
liées au féminisme noir, à l’homosexualité 
et à l’expérience féminine peuvent être 
exprimées. Untitled derivative of Mshoga 
Mpya, or the New Homosexual (2014)  
est une installation-performance formée 
d’un abri, de textes, de dessins et 
de chants. À Nairobi, l’artiste mène 
une enquête de type ethnographique 
en réalisant des entretiens avec sept 
personnes appartenant à la communauté 
queer. Sept Mshoga (« homosexuel » 
en kiswahili) qui lui ont confié leurs 
histoires, leurs parcours, leurs désirs, 

leurs inquiétudes. Les récits intimes sont 
restitués publiquement par l’artiste au 
creux d’un dispositif modeste et efficace. 
Sur les parois intérieures et extérieures 
d’une cabane en bois, Ato Malinda 
retranscrit à la craie des fragments  
des entretiens. Son visage porte les 
couleurs du drapeau LGBT, elle est 
la porte-parole d’un groupe auquel 
elle appartient. Aux textes s’ajoute sa 
voix puisqu’elle chante non seulement 
l’expérience des autres, mais aussi la 
sienne. Elle établit également le dessin 
d’une carte architecturale des lieux 
fréquentés par la communauté queer 
de Nairobi. À partir d’un territoire 
spécifique, elle expose les voix d’une 
minorité oppressée. De manière directe et 
indirecte, l’artiste livre au public les récits 
d’individus privés de voix et subissant 
différentes formes d’exclusion.

NL 	 Ze is geboren in 1981, in Kenia, 
en woont en werkt zowel in Kenia, 
Nederland als in de Verenigde Staten.

De schilderijen, installaties en 
‘performances’ van Ato Malinda geven 
toegang tot een kritische ruimte waarin 
de problematiek in verband met het 
zwarte feminisme, homoseksualiteit en 
het vrouw-zijn kan worden uitgedrukt. 
Untitled derivative of Mshoga Mpya, 
or the New Homosexual (2014) is een 
installatie-performance die bestaat uit 
een kleine cabine, teksten, tekeningen en 
liedjes. De kunstenares doet in Nairobi 
een soort etnografisch onderzoek waarvoor 
zij gesprekken voert met zeven personen 
uit de ‘queer’-gemeenschap. Zeven 
Mshoga (‘homoseksuelen’ in het kiswahili) 
die haar hun verhalen, hun levensweg, 
hun verlangens en hun angsten hebben 
toevertrouwd. Deze intieme verhalen 
worden door de kunstenares in het publiek 
gereconstrueerd in een bescheiden, 
efficiënt decor. Op de binnen- en 
buitenwanden van een houten hutje 
schrijft Ato Malinda met krijt fragmenten 
uit haar gesprekken op. Haar gezicht 
heeft de kleuren van de LGBT-vlag, zij is 
de woordvoerster van een groep waartoe 
zij behoort. Naast de teksten is er ook 
haar stem: zij zingt niet alleen over de 
ervaringen van anderen, maar ook over 
haar eigen belevenissen. Zij heeft ook een 
tekening gemaakt van het liggingsplan 
van de plaatsen waar de mensen van de 
queer-gemeenschap van Nairobi komen. 
Vanop een specifieke plek is zij de stem 
van een onderdrukte minderheid. Zo 
brengt de kunstenares rechtstreeks en 
onrechtstreeks de persoonlijke verhalen 
van zij die hun stem niet kunnen laten 
horen en die het slachtoffer zijn van 
verschillende vormen van uitsluiting.

EN	 Born in Kenya in 1981; lives and 
works in Kenya, the Netherlands and the 
United States.

Ato Malinda’s paintings, installations 
and performance art create a critical 
space where issues of black feminism, 
homosexuality and the female experience 
can be expressed. A spokeswoman for 
the community to which she belongs, 
the artist regularly paints her face with 
the colours of the LGBT flag. Untitled 
derivative of Mshoga Mpya, or the New 
Homosexual (2014) is an installation-
performance work comprising a shelter, 
texts, drawings and chants. To begin 
with, the artist held an ethnographic 
type of investigation by interviewing 
seven members of the ‘queer’ community 
of Nairobi. These seven Mshoga 
(‘homosexuals’ in Kiswahili) confided 
their journeys, stories, desires and 
preoccupations to the artist, who publicly 
reconstructs their intimate accounts in a 
simple yet effective way with this work. 
On the interior and exterior walls of a 

wooden cabin, Ato Malinda transcribes 
fragments of the interviews in chalk. The 
impact of these texts is reinforced by the 
sound of her voice as she chants her own 
experience and that of others. The work 
also includes a drawing of an architectural 
map showing the gathering places of 
Nairobi’s homosexual community. From 
this specific territory, she reveals the 
voices of an oppressed minority. Directly 
and indirectly, the artist expresses the 
stories of voiceless individuals subjected 
to various forms of exclusion.

Michele Mathison
Né en 1977 en Afrique du Sud, d’origine 
zimbabwéenne, vit et travaille entre le 
Zimbabwe et l’Afrique du Sud.

Dans ses travaux récents, Michele 
Mathison pointe du doigt les failles du 
monde rural au Zimbabwe et en Afrique 
du Sud. Les migrations incessantes 
vers les zones urbaines causent la 
fermeture des petites exploitations 
agricoles. L’artiste s’approprie les objets 
et les motifs de l’univers paysan pour 
mettre en lumière non seulement les 
défaillances économiques, mais aussi 
humaines, sociales et alimentaires. Ainsi, 
il extrait les outils des travailleurs (pelles, 
tronçonneuses, jerrycans, brouettes), 
ainsi que le fruit de leur travail : bûches, 
fagots de bois, épis de maïs ou encore 
têtes de vaches empilées dans un caddie. 
Les objets liés au monde du travail, 
de la récolte au consommateur, sont 
démultipliés à l’image de l’œuvre intitulée 
Breaking Ground (2014), formée d’une 
trentaine de pioches en acier assemblées 
entre elles. La répétition de l’outil crée un 
mouvement allant du haut vers le bas. 
Du haut du corps du travailleur absent, 
vers le sol symbolisé par un amas de 
fragments de béton. Ici, le travail est 
déshumanisé, l’outil et sa fonction se 
substituent au corps. Le mouvement est 
figé dans le temps et dans l’espace, le 
travail a cessé. En travaillant les outils 
et les biens agricoles, l’artiste pose la 
question de la survie des cultures vivrières 
et indépendantes face aux productions 
industrielles de masse, conditionnées et 
importées. Il met en lumière la disparition 
d’un monde où le temps est rythmé par 
les cultures et les saisons, où les hommes 
et les femmes travaillent la terre pour se 
nourrir et en vivre. 

NL 	 Hij is geboren in 1977, in Zuid-
Afrika. Hij is van Zimbabwaanse afkomst 
en woont en werkt in Zimbabwe en in 
Zuid-Afrika.

In zijn recent werk wijst Michele Mathison 
op de mislukkingen van de landbouw 
in Zimbabwe en in Zuid-Afrika. Door 
de onophoudelijke migratiestroom naar 
de stedelijke gebieden zijn vele kleine 
landbouwondernemingen verplicht 
te sluiten. De kunstenaar eigent zich 
voorwerpen en motieven van de 
landbouwgemeenschap toe om niet alleen 
de economische tekortkomingen, maar 
ook de menselijke en sociale problemen 
alsook de voedselkwestie onder de 
aandacht te brengen. Zo werkt hij met het 
gereedschap van de arbeiders (spaden, 
zaagmachines, jerrycans, kruiwagens) 
en met de vruchten van hun werk: 
brandhout, takkenbundels, maïshalmen 
en in een karretje opeengestapelde 
koeienkoppen. De voorwerpen die te 
maken hebben met de wereld van 
het werk, van bij de oogst tot aan de 
consument, worden verveelvoudigd naar 
het beeld van het werk Breaking Ground 
(2014), dat bestaat uit een dertigtal 
geassembleerde stalen pikhouwelen. De 

herhaling van het werktuig creëert een 
beweging die van boven naar beneden 
loopt. Van bovenaan het lichaam van 
de afwezige arbeider naar de grond toe, 
die wordt gesymboliseerd door een hoop 
betonfragmenten. Werken heeft hier 
niets menselijks meer: het gereedschap 
en de functie ervan vervangen het 
lichaam. De beweging is verstild in tijd 
en ruimte, het werk is gedaan. Door met 
gereedschap en landbouwmateriaal te 
werken stelt de kunstenaar de vraag naar 
de overlevingskansen van de teelt van 
voedingsgewassen tegenover de verpakte 
en ingevoerde industriële producten. Hij 
vestigt de aandacht op het verdwijnen van 
een wereld waarin de tijd liep op het ritme 
van de teelt en de seizoenen en waar 
mannen en vrouwen het land bewerkten 
om zich te voeden en ervan te leven. 

EN	 Born in 1977 in South Africa of 
Zimbabwean parents; lives and works in 
Zimbabwe and South Africa.

In his recent work, Michele Mathison 
points out the flaws in the rural life of 
Zimbabwe and South Africa. Incessant 
flights to urban areas are condemining 
the small farmsteads of these countries. 
The artist uses the objects and symbols of 
the agricultural world to highlight not only 
its economic failings, but also its human, 
social and alimentary shortcomings. 
The objects, which embody harvest-to-
consumer toil, include workers’ tools 
such as shovels, chainsaws, jerrycans 
and wheelbarrows, and the fruits of 
such labour, such as logs, bundles of 
wood, maize cobs and cow’s heads 
piled into a shopping cart. The artist 
uses an accumulation of such objects, 
as in the work Breaking Ground (2014) 
a sculpture formed of some thirty steel 
pickaxes assembled together. The 
repetition of the tool creates a movement 
from top to bottom, from where the top 
of the worker’s body would be down to 
the ground, represented by a heap of 
concrete fragments. Work is portrayed as 
dehumanised; the tool and its function 
replace the body. Movement is stuck fast in 
time and space; the work is static. With his 
use of tools and farming objects, the artist 
questions the survival of independent food 
crops as opposed to packaged, imported, 
industrially-produced goods. He shows the 
disappearance of the world where time is 
measured by harvests and seasons and 
where men and women work the soil to 
sustain themselves and thrive.

Meleko Mokgosi
Né en 1981 au Botswana, vit et travaille 
aux États-Unis.

Meleko Mokgosi présente Fully Belly 
(2014), un des chapitres d’un projet 
intitulé Pax Kaffraria qui forme un 
ensemble impressionnant de peintures 
initié en 2010. Impressionnant par les 

dimensions monumentales des œuvres 
qui instaurent un rapport physique avec 
le regardeur et par la dimension critique 
affirmée par l’artiste. Ce dernier remet 
en cause les normes et les modèles 
imposés par le discours occidental sur 
l’histoire mondiale. À partir de faits 
précis, il revient sur les failles et les 
manques du récit de l’histoire coloniale. 
Plus largement, il traite de questions 
liées à l’africanité, à la globalisation 
et à l’esthétique postcoloniale. Meleko 
Mokgosi s’inscrit dans une tradition 
précise : la peinture d’Histoire. Son 
œuvre, nourrie de références artistiques, 
théoriques et historiques pallie les oublis 
en invoquant de nouvelles représentations 
et de nouvelles perspectives. Ses 
peintures émettent un discours critique et 
engendrent du savoir. Tout comme dans 
le second projet présenté, Modern Art: 
The Root of African Savages II (2012 
– 2014) qui est une étude critique des 
cartels d’une exposition, African Art, New 
York and The Avant-garde, présentée au 
Metropolitan Museum of Art à New-York 
en 2012. Autour et entre les lignes des 
cartels reproduits sur des toiles de lin, 
l’artiste engage une analyse du lexique et 
des concepts énoncés par le musée. Ainsi, 
il remet en cause la parole du musée, 
le savoir occidental, en déjouant les 
mécanismes d’une construction raciale et 
en réinscrivant les textes dans une histoire 
coloniale trop souvent évacuée. 

NL 	 Hij is geboren in 1981, in 
Botswana. Hij woont en werkt in de 
Verenigde Staten.

Meleko Mokgosi presenteert hier  
Fully Belly (2014), één van de 
hoofdstukken van een project dat  
Pax Kaffraria heet en dat een 
indrukwekkend geheel van schilderijen 
vormt waaraan hij in 2010 begonnen 
is. Indrukwekkend omwille van de 
monumentale afmetingen van de werken 
waardoor er een fysieke verhouding 
ontstaat met de toeschouwer en omwille 
van de uitgesproken kritische dimensie 
van het werk van de kunstenaar. Hij 
stelt zich vragen bij de normen en 
modellen die door het Westerse discours 
worden opgelegd als het gaat om de 
wereldgeschiedenis. Uitgaande van 
precieze feiten komt hij terug op het 
falen en de tekortkomingen van het 
verhaal over de koloniale geschiedenis. 
En in ruimere zin gaat hij in op kwesties 
die betrekking hebben op de Afrikaanse 
identiteit, de globalisering en de 
postkoloniale esthetiek. Meleko Mokgosi 
behoort tot de kunstenaars van een 
welomschreven traditie: het schilderen 
van de geschiedenis. Zijn werk barst van 
de artistieke, theoretische en historische 
referenties en maakt wat vergeten is 
goed door nieuwe voorstellingen en 
nieuwe perspectieven aan te reiken. 
Zijn schilderijen zijn weergaven van een 
kritisch discours en genereren kennis. 
Dat is ook het geval voor het tweede 
project dat hij presenteert, Modern Art: 
The Root of African Savages II (2012 – 

2014) dat een kritische studie is van de 
bordjes op een tentoonstelling, African 
Art, New York and The Avant-garde, die 
in 2012 te zien was in het Metropolitan 
Museum of Art in New York. Rondom 
en tussen de lijnen door van de bordjes, 
die gereproduceerd zijn op linnen doek, 
maakt de kunstenaar een analyse van de 
woordenschat en de concepten die door 
het museum gehanteerd worden. Op 
die manier stelt hij de woorden van het 
museum en de Westerse kennis in vraag 
door de mechanismen van een raciaal 
getinte constructie in de war te sturen en 
teksten te herschrijven in de context van 
een koloniale geschiedenis die al te vaak 
niet aan bod komt. 

EN	 Born in Botswana in 1981; lives 
and works in the United States. 

Meleko Mokgosi presents Fully Belly 
(2014), a portion of a project called 
Pax Kaffraria constituting an impressive 
collection of paintings initiated in 2010. 
With their monumentality, the works 
establish a physical relationship with 
the viewer and assert a critical message. 
The artist questions the standards and 
models imposed by the Western version 
of world history. Drawing on precise 
facts, he pinpoints the flaws and gaps 
in the colonial narrative of history. In 
a more general sense, he deals with 
issues of African-ness, globalisation 
and postcolonial aesthetics. Meleko 
Mokgosi practices within a specific 
tradition: history painting. His work, 
supported by artistic, theoretical and 
historical references, proposes to fill in 
the blanks with new representations 
and new perspectives. His paintings 
express criticality, but they also develop 
knowledge. The same can be said of 
the second project he presents in the 
exhibition, Modern Art: The Root of 
African Savages II (2012 – 2014). 
The work is a critical study of the title 
plaques of the exhibition African Art, 
New York and The Avant-garde shown 
at The Metropolitan Museum of Art of 
New York City in 2012. In this work, 
the title plaques are reproduced on linen 
canvas. Around and between the lines of 
the text, the artist inserts his analysis of 
the vocabulary and concepts formulated 
by the museum. He thus questions 
the museum’s approach, and Western 
knowledge as a whole, by circumventing 
constructions of race and reformulating 
the texts according to truths on colonial 
history that are too often dismissed.

Rina Ralay-Ranaivo
Né en 1984 à Madagascar, vit et  
travaille à Madagascar.

Rina Ralay-Ranaivo filme son île : 
Madagascar. Ses œuvres vidéo tendent 
à distiller des fragments d’une mémoire 
collective, que l’artiste qualifie de 
« territoire amnésique ». Le film MD370 
(2015), produit spécialement pour 
l’exposition, se déploie en deux chapitres 
qui évoquent deux périodes de l’histoire 
du pays : le moment de la décolonisation 
et son présent. L’artiste entremêle d’abord 
des images d’archives : une jeunesse 
malgache qui danse, la présence militaire 
française, les mouvements de foule, 
la contestation. L’insouciance illusoire 
est annulée par l’autorité et l’idée de 
répression. Les images contemporaines 
surgissent : la lumière éblouissante 
derrière un voile noir soulevé par le vent, 
Tananarive en construction, ses habitants 
en marche. Le film est en effet rythmé 
par une série de mouvements corporels 
et naturels : la course des nuages, une 

ville en chantier, la propagation d’une 
fumée épaisse, le souffle du vent dans 
les rideaux. Sur un trottoir, des passants 
marchent dans les deux sens, l’artiste 
répète leurs mouvements jusqu’à leur 
disparition. Un avion s’élève dans le ciel, 
quelle est sa destination ? Peut-être  
s’agit-il du vol MD370 ? La disparition 
de l’avion en mars 2014 reste à ce jour 
un véritable mystère. Entre apparitions 
et disparitions, l’artiste propage les 
incertitudes et les promesses d’une 
jeunesse responsable d’une reconstruction 
individuelle et collective. 

NL 	 Hij is geboren in 1984, in 
Madagaskar, waar hij ook woont en werkt.

Rina Ralay-Ranaivo filmt zijn eiland: 
Madagaskar. Hij beoogt met zijn 
videowerk fragmenten te distilleren 
uit het collectieve geheugen, dat de 
kunstenaar definieert als ‘gebied met 
geheugenverlies’. De film MD370 (2015), 
die speciaal voor deze tentoonstelling 
geproduceerd werd, speelt zich af in 
twee episodes, die twee periodes uit de 
geschiedenis van het land oproepen: 
het moment van de dekolonisering en 
de huidige tijd. De kunstenaar geeft 
eerst een mix van archiefbeelden: 
de Madagaskische jeugd die danst, 
de Franse militaire aanwezigheid, 
de massabewegingen, het protest. 
De schijnbare zorgeloosheid wordt 
tenietgedaan door het gezag en het 
idee van de repressie. En dan komen 
de hedendaagse beelden tevoorschijn: 
verblindend licht achter een zwarte 
sluier die door de wind wordt opgetild, 
Tananarive in opbouw, de inwoners 
op stap. Het ritme van de film wordt 
inderdaad bepaald door een reeks 
lichamelijke, natuurlijke bewegingen: 
de vlucht van de wolken, een stad als 
bouwwerf, een kolom dichte rook, de 
wind die in de gordijnen speelt. Op 
een voetpad lopen de voorbijgangers in 
beide richtingen: de kunstenaar herhaalt 
hun bewegingen, totdat ze uit het oog 
verdwenen zijn. Een vliegtuig klimt de 
lucht in: wat is zijn bestemming? Is het 
misschien vlucht MD370? De verdwijning 
van dit vliegtuig in maart 2014 blijft tot 
op de dag van vandaag een echt mysterie. 
De kunstenaar geeft tussen verschijningen 
en verdwijningen een beeld van de 
onzekerheden en de vooruitzichten van 
de jeugd, die verantwoordelijk is voor de 
individuele en collectieve reconstructie.

EN	 Born in Madagascar in 1984; 
lives and works in Madagascar.

Rina Ralay-Ranaivo captures his 
island, Madagascar, in video works 
aiming to condense the fragments of 
a collective memory that the artist 
refers to as ‘amnesic territory’. The film 
MD370 (2015), specially produced 
for the exhibition, unfolds in two parts 
representing two distinct times in the 
country’s history: its decolonisation period 
and the present. First, the artist presents 
a montage of archive images: Malagasy 
youths dancing; the occupation by the 
French military; surging crowds and 
protestations. Illusory nonchalance is 
cancelled out by authority and the idea 
of repression. Contemporary images then 
emerge: a blinding light appearing from 
behind a black veil raised by the wind; 
Tananarive being built; its inhabitants 
going about their business. The film flows 

along with a series of natural and bodily 
movements: the progress of clouds across 
the sky, a city under construction, the 
spread of thick smoke, the wind blowing 
through curtains. Passers-by walk in 
either direction along a pavement; the 
artist shows their movements repeatedly 
until they disappear. An aeroplane glides 
up the sky. Where is it going? Could it 
be flight MD370? The disappearance 
of the aeroplane in March of 2014 
remains a true mystery to this day. From 
appearances to disappearances, the artist 
expresses the uncertainties and promises 
of a youth which must undertake an 
individual and collective reconstruction. 

Athi-Patra Ruga
Né en 1984 en Afrique du Sud, vit et 
travaille en Afrique du Sud.

Par le corps et la représentation du 
corps, Athi-Patra Ruga émet un discours 
politique lié à l’essence même de la 
société sud-africaine contemporaine. 
Une société où les mécanismes 
d’exclusion et d’inclusion prédominent 
sur l’affirmation individuelle. Depuis 
2010, il déploie un projet intitulé Azania 
(une société utopique historique), un 
univers protéiforme nourri de mythologies, 
de fantaisie, de glamour. Un royaume 
structuré à partir d’un engagement total  
et d’une volonté de résistance.  
Azania est peuplé de personnages 
baroques et sexy, le plus souvent  
incarnés par l’artiste lui-même, qui 
affirment une identité. Un territoire qui 
réunit celles et ceux qui ne souhaitent pas 
appartenir à une communauté spécifique, 
mais plutôt au genre humain dans son 
ensemble. Une zone utopique où tout ce 
qui est traditionnellement séparé vient à 
s’hybrider et à cohabiter : savant-populaire, 
art-artisanat, corps-esprit, homme-femme,  
profane-sacré. Pour cela, différents 
mediums sont mis en œuvre : la 
performance, la vidéo, le son, la sculpture 
et la tapisserie. Les œuvres présentées 
au BRASS, Approved model of the new 
Azania (2014) et Proposed model of the 
new Azanian (2014), réalisées à partir de 
matériaux populaires (fleurs artificielles, 
bijoux en plastique), présentent les rois, 
les reines, les dieux et les déesses du 
royaume d’Azania. Nus ou richement 
parés, les corps sont stoïques et l’artiste 
souligne le caractère érotique des 
positions et attitudes. Ses personnages 
revendiquent une présence et une beauté 
singulières. Les œuvres matérialisent les 
figures d’un panthéon multiculturel et 
d’une mythologie personnelle.

NL 	 Hij is geboren in 1984, in Zuid-
Afrika, waar hij ook woont en werkt. 

Aan de hand van lichamen en de 
voorstelling van lichamen beeldt Athi-
Patra Ruga een politieke visie uit 
die verband houdt met de essentie 



BR
AS

S

BR
AS

S

1312

OD
YS

SÉ
ES

 AF
RI

CA
IN

ES

OD
YS

SÉ
ES

 AF
RI

CA
IN

ES
van de hedendaagse Zuid-Afrikaanse 
maatschappij zelf: een samenleving 
waarin de mechanismen van uitsluiting 
en integratie de overhand hebben op 
de individuele identiteit. Sinds 2010 is 
hij bezig met de ontwikkeling van een 
project dat Azania heet (een utopische 
historische maatschappij), een veelzijdige 
wereld die ontstaat uit mythologieën, 
fantasie en glamour. Een rijk dat gebouwd 
is op basis van een onvoorwaardelijk 
engagement en de wil om weerstand te 
bieden. De bewoners van Azania zijn 
barok en sexy, meestal verpersoonlijkt 
door de kunstenaar zelf, en ze bevestigen 
een bepaalde identiteit. Het is een 
gebied dat diegenen verenigt die niet tot 
een specifieke gemeenschap wensen te 
behoren, maar veeleer tot het menselijk 
ras als geheel. Een utopisch gebied waarin 
alles wat van oudsher gescheiden leefde 
nu tot kruising komt en naast elkaar leeft: 
geleerd-volks, kunst-kunstenaarsschap, 
lichaam-geest, man-vrouw, werelds-
heilig. Hij gebruikt daarvoor verschillende 
kanalen: performances, video, 
geluid, beeldhouwwerk en tapijten. 
De kunstwerken die in het BRASS 
tentoongesteld worden, Approved 
model of the new Azania (2014) en 
Proposed model of the new Azanian 
(2014) en die gemaakt zijn op basis 
van volks materiaal (namaakbloemen, 
plastic juwelen) beelden de koningen, 
koninginnen, goden en godinnen uit van 
het rijk Azania. De lichamen, naakt of 
rijkversierd, zijn stoïcijns en de kunstenaar 
benadrukt het erotische karakter van de 
posities en houdingen. Zijn personages 
stralen een bijzondere présence en 
schoonheid uit. De werken materialiseren 
de figuren van een multiculturele waaier 
en een persoonlijke mythologie.

EN	 Born in South Africa in 1984; 
lives and works in South Africa. 

Through the body and its representation, 
Athi-Patra Ruga expresses a political 
discourse on the very essence of 
contemporary South African society: 
one in which mechanisms of exclusion 
and inclusion prevail over individual 
aspirations. Since 2010, the artist has 
been developing a project entitled Azania 
(a historical utopian society) wherein he 
reveals a multi-faceted world sustained 
by mythologies, fantasy and glamour: a 
kingdom built on total commitment and 
the resolve to resist. Azania is inhabited 
by strange, sexy characters – most often 
embodied by the artist himself – who 
assert a collective identity. This is a 
territory for those who do not wish to 
belong to any specific community but 
rather to the human race as a whole.  
A utopic zone where everything that had 
traditionally been separate comes together 
to coalesce and coexist: highbrow/
lowbrow, art/craft, body/mind, man/
woman, secular/religious. He uses a 
variety of media to express this idea: 
performance art, video, sound, sculpture 
and tapestry. The works presented at 
the BRASS, Approved model of the new 
Azania (2014) and Proposed model 
of the new Azanian (2014), present 
the kings, queens and goddesses of 
the kingdom of Azania fashioned from 
uncouth materials such as fake flowers 
and plastic jewellery. Their stoical bodies 
are shown nude or richly adorned, and 
the artist emphasises the erotic character 
of their positions and attitudes. These 
characters command a unique presence 
and beauty. They are teased out of a 
multicultural hall of fame and the artist’s 
personal mythology.

Yves Sambu
Né en 1980 en République démocratique 
du Congo, vit et travaille en République 
démocratique du Congo.

Après avoir étudié la peinture à l’académie 
de Kinshasa, Yves Sambu se dirige vers 
la vidéo et la photographie. Son sujet de 
prédilection : Kinshasa et ses habitants. 
Les images constituent un commentaire 
(plastique et sociologique) sur la ville 
et plus largement sur l’histoire du pays. 
Dans le cadre d’Odyssées africaines, le 
jeune photographe présente une partie 
de la série photographique intitulée 
Vanité Apparente (2014). Un travail 
in progress initié en 2010 qui restitue 
deux sujets chers à l’artiste : le cimetière 
et la Sape. Le cimetière représente à 
ses yeux un souvenir d’enfance et une 
peur viscérale. S’il incarne la mort, le 
cimetière est aussi « pour certains, un 
refuge, un lieu paisible de requiem, 
pour d’autres un abri propre aux gens 
qui sont morts. » L’artiste est aussi 
un adepte de la S.A.P.E. (Société des 
Ambianceurs et des Personnes Élégantes), 
un mouvement né à Brazzaville dans les 
années 20 qui s’est ensuite développé 
à Kinshasa à partir des années 80. Par 
l’élégance et l’originalité, les « sapeurs », 
véritables dandys, paradent en arborant 
des vêtements clinquants et exubérants. 
Dénichés dans des friperies ou achetés 
en Europe, les vêtements griffés des plus 
grandes marques occidentales sont des 
signes ostentatoires de singularité et de 
réussite. Par l’appropriation des codes 
vestimentaires européens, les « sapeurs » 
se jouent d’une histoire partagée. La 
Sape est aussi un territoire de libertés 
corporelles et identitaires au sein duquel 
chacun peut s’exposer et s’exprimer 
sans limite. Yves Sambu documente 
ainsi le développement d’un mouvement 
d’expression postcoloniale.

NL 	 Hij is geboren in 1980, in de 
Democratische Republiek Congo, waar  
hij ook woont en werkt. 

Yves Sambu studeert eerst schilderkunst 
aan de academie van Kinshasa, maar 
kiest daarna voor video en fotografie. 
Zijn favoriete onderwerp: Kinshasa en 
zijn inwoners. Zijn beelden vormen een 
(plastische en sociologische) toelichting 
bij de stad en in ruimere zin ook bij de 
geschiedenis van het land. In het kader 
van Odyssées africaines presenteert 
de jonge fotograaf een gedeelte van 
zijn fotoreeks die hij Vanité Apparente 
noemde (2014). Het is een werk ‘in 
progress’ waaraan hij in 2010 begonnen 
is en dat twee onderwerpen belicht die 
de kunstenaar nauw aan het hart liggen: 
het kerkhof en de S.A.P.E. (Société 
des Ambianceurs et des Personnes 
Élégantes). Het kerkhof vormt in zijn 
ogen een herinnering uit zijn jeugd en 
een diepgewortelde angst. Het kerkhof 
verpersoonlijkt de dood, maar is ‘voor 
sommigen ook een toevluchtsoord, een 

vredige requiem-plek, en voor anderen 
dan weer een goede rustplaats voor de 
overledenen.’ De kunstenaar is ook een 
aanhanger van de S.A.P.E. (Société 
des Ambianceurs et des Personnes 
Élégantes), een beweging die in de jaren 
20 ontstaan is in Brazzaville en die 
vanaf de jaren 80 in Kinshasa verder 
uitgegroeid is. De ‘sapeurs’ zijn echte 
dandy’s – elegant en origineel – en ze 
paraderen door de stad in kitscherige, 
exuberante kleren. Kleren van de grootste 
Westerse merken, opgescharreld in 
voddenwinkels of gekocht in Europa, 
zijn voor hen de uiterlijke tekenen van 
hun bijzondere stijl en hun succes. Door 
de Europese kledinggewoonten over te 
nemen scheppen de sapeurs op over hun 
gemeenschappelijke geschiedenis. De 
Sape is ook een wereld van lichamelijke 
en persoonlijke vrijheid waarin iedereen 
zich zonder schroom kan laten zien en zich 
kan laten gaan. Yves Sambu illustreert 
op die manier de ontwikkeling van een 
postkoloniaal geïnspireerde beweging.

EN	 Born in 1980 in the Democratic 
Republic of the Congo; lives and works in 
the Democratic Republic of the Congo. 

After having studied painting at the 
Academy of Fine Arts in Kinshasa,  
Yves Sambu turned to video and 
photography. His main areas of interest 
are Kinshasa and its inhabitants. His 
images constitute a visual and sociological 
commentary on the city and, more 
generally, on the history of the country. 
For Odyssées africaines, the young 
photographer presents part of his photo 
series Vanité Apparente (2014). The artist 
examines two of his favourite subjects 
through this work-in-progress initiated in 
2010: the cemetery and La Sape (The 
Society of Ambiance-Makers and Elegant 
People). To him, the cemetery represents 
a childhood memory and a visceral fear. 
While it symbolizes death, it is also 
‘for some, a refuge, a peaceful place of 
requiem; for others a shelter for people 
who happen to be dead.‘The artist is 
also a supporter of La Sape, a movement 
launched in Brazzaville in the 1920s 
which developed in Kinshasa starting 
in the 1980s. To show their elegance 
and originality, the movement’s sapeurs, 
or dandies, strut about in flamboyant, 
flashy clothing. Bought in consignment 
shops or imported from Europe, the most 
prestigious Occidental brands of clothing 
serve as exterior signs of individuality and 
success for the members of this group. 
By adopting European dress codes, 
sapeurs play on a shared history. La 
Sape also provides a territory for bodily 
and representational liberties where its 
participants may exhibit and express 
themselves without interference. Yves 
Sambu documents the development of 
this postcolonial expression movement.

Georges Senga
Né en 1983 en République démocratique 
du Congo, vit et travaille en République 
démocratique du Congo.

Georges Senga photographie la dualité 
des traces, des empreintes et des objets. 
Ses images construisent une réflexion 
sur l’histoire de Lubumbashi, de son 
pays et plus largement sur le passage du 
temps. En 2012, il rencontre Kayembe 
Kilobo, un homme modeste, enseignant 
et agriculteur. Son apparence n’est 
pourtant pas anodine, il ressemble 
étrangement à Patrice Lumumba dont il 
admire le combat. Figure de la résistance 
et de l’indépendance de la République 
démocratique du Congo, Lumumba est 

assassiné en 1961. En hommage à 
son héros, Kilobo entretient l’aura du 
mythe en adoptant sa coiffure, son style 
vestimentaire, son allure, ses expressions. 
Il précise : « Mon style, ma coiffure, et 
mon pseudo pouvaient aussi me faire tuer, 
mais un courage de combattant m’est 
venu. J’ai tout gardé sauf la politique, 
car selon moi, c’était le désespoir. » À sa 
manière, l’homme ordinaire maintient 
la mémoire de Lumumba : ses luttes, 
ses promesses de liberté, d’unité et de 
justice. Il prête son corps à la mémoire 
collective. Par la confrontation des images 
d’archives présentant Lumumba et des 
photographies de Kilobo, Georges Senga 
imagine quelle aurait été la vie du héros 
après 1961. Comment aurait-il affronté 
les différentes crises qui ont traversé 
et qui traversent encore aujourd’hui le 
pays ? Si les diptyques photographiques 
de la série Une vie après la mort (2013) 
associent le noir et blanc et la couleur, 
le passé et le présent, le fantasme et la 
réalité, ils soulignent avant tout un désir 
de résistance partagé. 

NL 	 Hij is geboren in 1983, in de 
Democratische Republiek Congo, waar hij 
ook woont en werkt.

Georges Senga fotografeert de dualiteit 
van sporen, indrukken en voorwerpen. 
Zijn beelden zijn de bouwstenen van een 
overpeinzing van de geschiedenis van 
Lumumbashi, van zijn land en, meer 
in het algemeen, van het voorbijgaan 
van de tijd. In 2012 maakt hij kennis 
met Kayembe Kilobo, een bescheiden 
man die leraar en landbouwer is. Hij is 
nochtans geen onopvallende verschijning: 
hij lijkt verbazend sterk op Patrice 
Lumumba en is een bewonderaar van 
diens strijd. Lumumba is het symbool van 
de weerstand en de onafhankelijkheid 
van de Democratische Republiek Congo 
en hij wordt vermoord in 1961. Als 
eerbetoon aan zijn held onderhoudt Kilobo 
de aura van de mythe door zijn kapsel, 
zijn stijl van kleding, zijn présence en 
zijn manier van spreken over te nemen. 
Ter verduidelijking zegt hij zelf: ‘Mijn 
stijl, mijn kapsel en mijn pseudoniem 
zouden mijn dood kunnen betekenen, 
maar de moed van de strijder zit in mij. 
Ik heb alles bewaard behalve de politiek, 
omdat die volgens mij hopeloos was.’ Zo 
houdt de gewone man op zijn manier de 
herinnering aan Lumumba levendig: zijn 
strijd, zijn beloftes van vrijheid, gelijkheid 
en rechtvaardigheid. Hij offert zijn lichaam 
op aan het collectieve geheugen. Door 
archiefbeelden van Lumumba en foto’s 
van Kilobo tegenover elkaar te plaatsen 
probeert Georges Senga zich voor te 
stellen hoe het leven van de held er na 
1961 uitgezien zou hebben. Hoe zou 
hij omgegaan zijn met de verschillende 
crisissituaties die het land gekend heeft 
en nog kent? De foto-tweeluiken uit de 
reeks Une vie après la mort (2013) 
leggen verbanden tussen zwart-wit en 
kleur, tussen heden en verleden, tussen 
fantasie en realiteit, maar zijn vooral 
een uitdrukking van het verlangen naar 
eenheid in het verzet.

EN	 Born in 1983 in the Democratic 
Republic of the Congo; lives and works in 
the Democratic Republic of the Congo.

In his photography, Georges Senga 
captures the dualism of traces, 
impressions and objects. His images 
constitute a point of view on the 
history of Lubumbashi, the Congo and, 
more generally, the passage of time. 

In 2012, the photographer made the 
acquaintance of Kayembe Kilobo, a 
humble teacher and farmer. The man 
has an extraordinary appearance: he 
bears a canny resemblance to Patrice 
Lumumba, whose struggle he admires. 
Lumumba, a figure of the resistance and 
independence of the Democratic Republic 
of the Congo, was assassinated in 1961. 
In tribute to his hero, Kilobo perpetuates 
the legend by adopting the leader’s 
hairstyle, attire, allure and expressions. 
He explains: ‘My clothing, hairstyle and 
pseudonym could get me killed, but I 
have discovered a warrior’s courage. I 
perpetuate everything Lumumba stood 
for except politics, because in my view, 
that was a hopeless battle.‘In his way, 
this ordinary man upholds Lumumba’s 
memory, his struggles and his promises 
of liberty, unity and justice. He lends his 
appearance to this collective memory. By 
juxtaposing archive images of Lumumba 
and current-day photos of Kilobo, Georges 
Senga depicts the life that the hero might 
have led beyond 1961. How might he 
have affronted the various crises that the 
country has crossed and is still crossing? 
While the photo pairs of the series Une 
vie après la mort (2013) appose black-
and-white with colour, past and present, 
fantasy and reality, they especially express 
the desire for a shared resistance. 

Kemang Wa Lehulere
Né en 1984 en Afrique du Sud, vit et 
travaille en Afrique du Sud.

La pratique artistique de Kemang Wa 
Lehulere est protéiforme et in situ. 
L’artiste articule la performance, le 
dessin, le texte, la peinture, la vidéo 
et l’installation dont les formats sont 
adaptés aux lieux d’exposition. Une 
donnée particulière structure son travail : 
ses œuvres sont la plupart du temps 
éphémères. Les dessins sont réalisés à la 
craie, le trait n’est pas fixé. À Bruxelles, 
l’artiste présente une vidéo et crée une 
fresque murale. Le projet croise sa 
lecture d’un roman d’Yvonne Véra et la 
situation socio-économique des mineurs 
sud-africains. À la recherche d’une 
montagne, il réalise un acte performatif 
dans une mine près de Johannesburg. 
Conjointement, il produit une importante 
fresque à dimension chorégraphique et 
performative où il engage un rapport 
physique avec le dessin. L’artiste fouille 
le passé et le présent de la société sud-
africaine. Il opère ainsi des croisements 
entre des éléments de narrations 
personnelles et des informations liées 
à une histoire collective (témoignages, 
chants, textes). Les mémoires se 
superposent au profit d’une réflexion 
basée sur le surgissement, la restitution et 
la désintégration. La fresque, composée 
à la fois de dessins, de schémas et de 
textes, constitue une écriture transitoire,  
la révélation d’une histoire qui sera 
ensuite effacée. Le réel se frotte au 
fantasme. Le caractère éphémère des 
dessins à la craie témoigne de la non-fixité 
des chemins narratifs, de la mémoire et 
du récit de l’Histoire. 

NL 	 Hij is geboren in 1984, in Zuid-
Afrika, waar hij ook woont en werkt.

Het artistieke werk van Kemang Wa 
Lehulere is veelzijdig en in situ. De 
kunstenaar wisselt performances, 
tekeningen, tekst, schilderijen, video 
en installaties af in een formaat 
dat aangepast is aan de plaats van 
de tentoonstelling. Zijn werk wordt 
gekenmerkt door één specifiek element: 
zijn werken zijn meestal vluchtig. Hij 
tekent met krijt maar de krijtstrepen 
worden niet gefixeerd. In Brussel 
presenteert de kunstenaar een video en 
creëert hij een muurfresco. Zijn project 
doorkruist zijn lezing van een roman van 
Yvonne Véra en de sociaal-economische 
situatie van de Zuid-Afrikaanse 
mijnwerkers. Terwijl hij op zoek is 
naar een berg realiseert hij een actieve 
performance in een mijn in de buurt van 
Johannesburg. Tegelijkertijd produceert hij 
een reusachtig fresco met choreografische, 
performatieve afmetingen waarop hij 
een fysieke band met de tekening 
genereert. De kunstenaar grasduint 
doorheen het verleden en het heden 
van de Zuid-Afrikaanse maatschappij 
en daardoor werkt hij op het kruispunt 
tussen elementen van persoonlijke 
overlevering en elementen die betrekking 
hebben op de collectieve geschiedenis 
(getuigenissen, liederen, teksten). De 
herinneringen stapelen zich op en 
bevorderen beschouwingen die gebaseerd 
zijn op het ontstaan, de reconstructie 
en de desintegratie. Het fresco, dat 
samengesteld is uit tekeningen, schema’s 
en teksten vormt een overgangsverslag, 
de weergave van een geschiedenis die 
daarna uitgewist zal worden. De realiteit 
botst met de fantasie. De vluchtigheid van 
de krijttekeningen drukt de tijdelijkheid uit 
van de verhaallijnen, van het geheugen en 
van de verslaggeving van de geschiedenis. 

EN	 Born in South Africa in 1984; 
lives and works in South Africa.

Kemang Wa Lehulere performs his 
multi-faceted art in situ. The artist 
combines performance art, drawings, 
texts, paintings, video and installations 
in varying formats according to the 
exhibition venue. His works have one 
particular characteristic: most of them are 
ephemeral. He draws in chalk and uses 
no fixative. In Brussels, the artist presents 
a video and creates a mural fresco. The 
project interweaves his interpretation of 
a novel by Yvonne Véra and the socio-
economic situation of South African 
miners. In a search for a mountain, he 
executes a performance act in a mine near 
Johannesburg. Through this performance, 
he produces a large fresco with a 
choreographic, theatrical dimension 
whereby he enters into a physical rapport 
with the drawing. The artist excavates 
the past and the present of South African 
society. He creates convergences between 
elements of his personal narratives 
and information relating to collective 
history (testimony, chants and texts). 
Memories overlap to produce a reflection 
based on materialisation, restitution and 
disintegration. The mural, which includes 
drawings, diagrams and texts, constitutes 
a transitional work, the revelation of 
a history which will then be erased. 
Thus the reality of the medium reflects 
the work’s symbolism: the ephemeral 
character of the chalk drawings evokes 
the shifting nature of memory, narrative 
pathways and historical accounts. 

Emma Wolukau-
Wanambwa
Née en 1976 en Écosse de parents 
ougandais, vit et travaille entre le 
Royaume-Uni et l’Ouganda.

À partir de documents d’archives 
issus d’institutions muséales et 
gouvernementales, Emma Wolukau-
Wanambwa, artiste plasticienne et 
chercheuse dont la pratique artistique 
est protéiforme, établit des constats 
liés aux rapports complexes entretenus 
entre l’Occident et l’Afrique. Alors qu’elle 
travaille en collaboration avec un institut 
éducatif (NIAAD) situé dans le centre de 
l’Ouganda, l’artiste découvre des cartons 
remplis de livres envoyés par une ONG 
américaine, Books for Africa. Après avoir 
constaté un manque flagrant de livres 
en Ouganda, le fondateur de l’ONG y 
fait acheminer des milliers d’ouvrages 
indésirables aux États-Unis. L’artiste 
s’interroge : par quoi l’absence est-elle 
palliée ? Les dons sont, pour la moitié, 
des ouvrages largement datés d’un point 
de vue de la connaissance, ils sont donc 
rendus inutiles pour les jeunes Ougandais. 
De plus, un tiers des ouvrages a été retiré 
des écoles et des librairies américaines 
du fait de leurs contenus ouvertement 
racistes et sexistes. L’artiste décide 
d’extraire un livre, Little Children (1941), 
comportant des portraits de bébés. 
L’ouvrage pose deux questions : comment 
un ouvrage aussi naïf a pu être publié 
en temps de guerre au Royaume-Uni ? 
Pourquoi le donner aux jeunes Ougandais 
en 2014 ? Pour Odyssées africaines, 
elle crée l’installation Pour La Jeunesse 
(2015) et présente l’ouvrage, une 
photographie et un texte résumant son 
projet. L’ouvrage, indésirable en Occident 
et en Afrique, est ramené en Occident. Sa 
présence dans l’exposition marque une 
incompréhension mutuelle, ainsi que la 
répétition de relations erronées entre le 
Nord et le Sud.

NL 	 Zij is geboren in 1976, in 
Schotland, uit Oegandese ouders. Ze 
woont en werkt zowel in het Verenigd 
Koninkrijk als in Oeganda.

Emma Wolukau-Wanambwa is een 
plastisch kunstenares en onderzoekster 
die vele kunstvormen beoefent. Op 
basis van archiefdocumenten uit 
musea en overheidsinstellingen trekt zij 
conclusies in verband met de complexe 
verhoudingen die het Westen en Afrika 
onderhouden. Terwijl zij samenwerkt 
met een opleidingsinstelling (NIAAD) 
die in Centraal-Oeganda ligt, ontdekt 
de kunstenares kartonnen dozen vol 
boeken die werden opgestuurd door een 
Amerikaanse NGO, Books for Africa. 
Nadat hij heeft vastgesteld dat er in 
Oeganda een flagrant boekentekort is laat 
de stichter van deze NGO er duizenden 
werken die in de Verenigde Staten niet 
gewild zijn naartoe verschepen. De 
kunstenares vraagt zich af waardoor dit 
tekort goedgemaakt wordt? De giften zijn 
voor de helft werken die op het gebied van 
kennis ruimschoots achterhaald zijn en 
dus nutteloos voor de jonge Oegandezen. 
Bovendien werd een derde van de werken 
uit Amerikaanse scholen en boekhandels 
weggehaald omwille van hun expliciet 
racistische en seksistische inhoud. De 
kunstenares beslist er een boek uit te 
pikken, Little Children (1941), waarin 

foto’s van baby’tjes staan. Dit werk roept 
twee vragen op: hoe is het mogelijk dat 
een boek dat zo naïef is in tijden van 
oorlog in het Verenigd Koninkrijk kon 
worden gepubliceerd? En waarom zou je 
het in 2014 aan de jonge Oegandezen 
geven? Voor Odyssées africaines creëert 
zij de installatie Pour La Jeunesse (2015) 
en presenteert het werk, een foto en een 
tekst die haar project samenvat. En zo 
keert het boek dat ongewenst is in het 
Westen en in Afrika naar het Westen 
terug. De aanwezigheid ervan op deze 
tentoonstelling wijst op wederzijds 
onbegrip en op de herhaling van verkeerd 
lopende relaties tussen Noord en Zuid. 

EN	 Born in 1976 is Scotland of 
Ugandan parents; lives and works in the 
United Kingdom and Uganda. 

Emma Wolukau-Wanambwa, a researcher 
and plastic artist with a multi-faceted 
approach, uses archive documents from 
museums and government institutions 
to apprehend the complex relationship 
between the Occident and Africa. 
While working in cooperation with an 
educational institute (NIAAD) located in 
the heart of Uganda, the artist uncovered 
crates of books that had been sent by 
an American NGO, Books for Africa. 
It appears that after noticing a flagrant 
shortage of books in Uganda, the NGO 
founder had thousands of undesirable 
literary publications sent from the United 
States. In this work Wolukau-Wanambwa 
wonders: what is used to fill a void? 
Half of the books were out-of-date in 
terms of knowledge and are therefore 
counter-productive in the education of 
young Ugandans. Another one-third of 
the books had been withdrawn from 
American schools and libraries because of 
their explicitly racist and sexist content. 
The artist decides to take a book as 
an example, Little Children (1941), a 
collection of baby portraits. Wolukau-
Wanambwa’s work raises two questions: 
How could such a frivolous work have 
been published during wartime in the 
United Kingdom? And what is the point  
of giving it to young Ugandans in 2014? 
The artist created the installation  
Pour La Jeunesse (2015), presenting 
the book, a photograph and a text 
summarizing the project, for Odyssées 
africaines. The book, which proved 
undesirable in the Occident and in Africa, 
has been brought back to the Occident. 
Its presence in the exhibition represents 
a mutual incomprehension and the 
repetition of misguided relations between 
the North and South. 

Billie Zangewa
Née en 1973 au Malawi, vit et travaille en 
Afrique du Sud.

Les tentures de soies brodées de 
Billie Zangewa traduisent une volonté 
de représenter la femme africaine 
moderne en livrant une vision positive et 
personnelle. Contre les représentations 
stéréotypées de la femme africaine, 
l’artiste propose le portrait d’une femme 
urbaine, forte, sensuelle, indépendante, 
branchée et brillante. Une femme en 
adéquation avec son environnement, 
consciente de son statut, de son histoire 
et de son rôle. L’artiste se représente à 
travers des scènes brodées dans l’espace 
de la ville : Paris, Londres, Johannesburg. 
Elle développe une dimension narrative 
nourrie de son histoire, de ses souvenirs 
et de ses interrogations. Sur de grandes 
plages de soies déchirées et assemblées, 
Billie Zangewa découpe et assemble 
minutieusement des fragments de soies 



15

BR
AS

S

14

OD
YS

SÉ
ES

 AF
RI

CA
IN

ES
verhalen en beelden uit christelijke en 
Afrikaanse religies en interpreteert in haar 
werk haar eigen dromen en ervaringen. 
In die zin speelt het symbolisme een 
bepalende rol in haar schilderijen. 
De lichamen zijn meestal gedeeltelijk 
verborgen achter kleren met planten en 
bloemenmotieven die haar composities 
als het ware koloniseren. De motieven zijn 
afkomstig uit de Zimbabwaanse mode en 
zijn aangebracht door middel van opdruk 
in kleureninkt. Dat is het begin van een 
spel tussen het zichtbare (het bewuste, 
het lichaam) en het onzichtbare (het 
onbewuste, de geest). Haar figuren, die 
alleen of in groep worden afgebeeld, lijken 
uit de kleurige achtergrond tevoorschijn te 
komen, alsof ze opduiken uit een droom 
of een nachtmerrie. Ze zijn ongrijpbaar 
en niet te identificeren: het zijn vage 
herinneringen, vreemde indrukken van 
een verhaal uit het onderbewuste. Hun 
houding en hun gedrag drukken geweld 
en strijd uit waarin de figuren tegelijkertijd 
slag lijken te leveren en elkaar lijken te 
omhelzen. In Ini (2014), In the Wings 
(2014) en Living the Dream (2014) 
wordt er de toeschouwer niets aagereikt, 
alles staat in functie van je eigen 
interpretatie. De kunstenaar cultiveert 
de verwarring, ten gunste van een 
meervoudige, persoonlijke interpretatie 
door de toeschouwer.

EN	 Born in Zimbabwe in 1985; lives 
and works in Zimbabwe.

Portia Zvavahera’s paintings on canvas 
and paper draw us into the depths 
of a private contemplation of human 
relationships and the feelings which 
sustain them, as well as isolation, 
spirituality and the female experience 
(the body, maternity and the couple). The 
artist unfurls frantic, dramatic imagery in 
a resolutely expressionist style. Inspired by 
the teachings and symbols of the African 
and Christian religions, she formulates 
an interpretation of her dreams and 
personal experiences, and thus symbolism 
plays a determining role in her paintings. 
Bodies are most often depicted partially 
cloaked in clothing covered with the 
leafy and floral patterns that dominate 
the compositions. She renders these 
patterns, taken from Zimbawean fashion, 
using coloured ink print techniques. The 
paintings suggest a play between the 
visible (consciousness, the body) and the 
invisible (unconsciousness, the mind). 
Figures are depicted alone or in groups, 
looming against coloured backgrounds 
as if emerging from dreams or rather 
nightmares. Elusive, unidentifiable, their 
shapes are vague memories, the strange 
impressions of an unconscious narrative. 
Their attitudes and behaviours convey 
violence, a struggle where the figures 
appear to be simultaneously fighting and 
embracing each other. In her paintings, Ini 
(2014), In the Wings (2014) and Living 
the Dream (2014), nothing is explicit; 
everything is open for interpretation. The 
artist accentuates the confusion to trigger 
the viewer’s subjective interpretation.

colorées. À la manière d’un sculpteur, elle 
travaille la matière souple pour donner 
forme à ses compositions dessinées. 
Le choix spécifique de la soie renvoie 
aux notions de féminité, d’intimité et 
de séduction. Fire Escape II (2014) 
représente l’escalier de secours d’un 
immeuble situé à Johannesburg. L’artiste 
extrait une scène quotidienne, un paysage 
urbain, pour y glisser un élément presque 
cinématographique : l’apparition d’une 
jeune femme noire descendant les 
marches de l’escalier. Elle porte une 
longue robe rose. L’artiste souligne le 
rapport dichotomique entre la brutalité 
de l’architecture et l’élégance de son 
personnage. Elle engage ainsi un travail 
de réinscription positive du corps noir 
dans le champ visuel. 

NL 	 Zij is geboren in 1973, in Malawi, 
en ze woont en werkt in Zuid-Afrika. 

De wandtapijten in geborduurde zijde 
van Billie Zangewa zijn een uitdrukking 
van haar verlangen om de moderne 
Afrikaanse vrouw af te beelden vanuit 
een positieve, persoonlijke visie. De 
kunstenares gaat daarmee in tegen 
de stereotiepe afbeeldingen van de 
Afrikaanse vrouw en laat beelden zien 
van een vrouw die thuis is in de stad, 
sterk, sensueel, vrijgevochten, eigentijds 
en briljant. Een vrouw die in harmonie 
leeft met haar omgeving, zich bewust 
van haar status, haar geschiedenis en 
haar rol. De kunstenares portretteert 
zichzelf aan de hand van geborduurde 
scènes in een stadsomgeving: Parijs, 
Londen, Johannesburg. Zij voegt aan 
haar werk een verhalende dimensie 
toe die geïnspireerd is door haar 
geschiedenis, haar herinneringen en 
haar vragen. Billie Zangewa knipt 
zorgvuldig lapjes gekleurde zijde uit en 
maakt er een compositie van op grote 
stukken afgescheurde, samengestelde 
zijde. Net als een beeldhouwer bewerkt 
zij de soepele stof om haar getekende 
ontwerpen vorm te geven. De specifieke 
keuze voor zijde is een verwijzing naar 
de elementen vrouwelijkheid, intimiteit 
en verleiding. In Fire Escape II (2014) 
zien we een brandtrap aan een gebouw 
in Johannesburg. De kunstenares haalt 
deze scène uit het dagelijks leven, een 
stadslandschap, en voegt daar een 
element aan toe dat haast uit een film 
lijkt te komen: de verschijning van een 
jonge zwarte vrouw die de trap afkomt. Ze 
draagt een lange roze jurk. De kunstenares 
onderstreept daarmee het dichotomische 
effect van de rauwe architectuur tegenover 
de elegantie van dit personage en draagt 
op die manier bij aan de positieve 
integratie van het zwarte lichaam in de 
wereld die wij aanschouwen.

EN	 Born in Malawi in 1973; lives and 
works in South Africa. 

Billie Zangewa’s embroidered silk 
hangings express a resolve to represent 
the modern African woman from a 
positive and personal viewpoint. Unlike 

stereotypical representations of the African 
female, the artist reveals the portrait of a 
strong, independent, sensuous, stylish, 
brilliant urban lady: a woman suited to 
her environment and aware of her status, 
history and role. The artist depicts herself 
in embroidered scenes of urban spaces 
in Paris, London and Johannesburg. She 
cultivates a narrative dimension sustained 
by her own history, memories and 
questionings. Billie Zangewa meticulously 
cuts out and assembles fragments of 
coloured silk on large expanses of ripped 
and patched silk fabric. She uses soft 
fabric to bring shape to her sketched 
designs much like a sculptor. The specific 
choice of silk is a reference to ideas of 
femininity, intimacy and seduction. Fire 
Escape II (2014) represents the fire 
escape of a building in Johannesburg. 
The artist uses this nugget of daily life in 
urban surroundings as a background for an 
almost cinematographic element: the figure 
of a young black woman coming down the 
stairwell. She wears a long pink dress. The 
artist emphasises the juxtaposition of the 
harsh architecture and the elegant figure. 
She thus contributes a positive expression 
of the black body to the visual repertoire.

Portia Zvavahera
Née en 1985 au Zimbabwe, vit et travaille 
au Zimbabwe.

Les peintures sur toile ou sur papier 
de Portia Zvavahera nous plongent au 
cœur d’une réflexion intime et profonde 
portée sur les relations humaines, les 
sentiments qui les nourrissent, mais 
aussi sur l’isolement, la spiritualité 
et l’expérience féminine (le corps, la 
maternité, le couple). Au moyen d’un style 
résolument expressionniste, elle déploie 
une imagerie dramatique et frénétique. 
Inspirée par les récits et les iconographies 
des religions chrétiennes et africaines, 
l’artiste formule un travail d’interprétation 
de ses rêves et de ses expériences 
personnelles. En ce sens, le symbolisme 
joue un rôle déterminant dans ses 
peintures. Le plus souvent, les corps sont 
partiellement enfouis sous des vêtements 
couverts de motifs végétaux et floraux qui 
colonisent les compositions. Réalisés par 
impressions d’encres colorées, les motifs 
proviennent de la mode zimbabwéenne. 
Un jeu entre le visible (le conscient, le 
corps) et l’invisible (l’inconscient, l’esprit) 
est engagé. Ses figures, seules ou en 
groupe, semblent surgir sur les fonds 
colorés comme elles surgissent d’un rêve 
ou bien d’un cauchemar. Insaisissables, 
inidentifiables, elles sont les vagues 
souvenirs, les impressions étranges d’un 
récit inconscient. Leurs attitudes et leurs 
comportements traduisent une violence, 
une lutte où les figures semblent à la fois 
se battre et s’enlacer. Dans Ini (2014), 
In the Wings (2014) et Living the Dream 
(2014) rien ne nous est donné, tout est 
sujet à interprétation. L’artiste accentue 
la confusion au profit d’une lecture 
polysémique, une lecture personnelle au 
regardeur. 

NL 	 Ze is geboren in 1985, in 
Zimbabwe, waar ze ook woont en werkt.

De schilderijen van Portia Zvavahera, op 
doek of op papier, dompelen ons helemaal 
onder in een intieme, diepgaande 
reflectie over de menselijke relaties en de 
gevoelens die deze relaties doen ontstaan, 
maar ook over isolement, spiritualiteit 
en het vrouw-zijn (het lichaam, het 
moederschap, het koppel). Zij produceert 
met haar resoluut expressionistische 
stijl pakkende, enerverende beelden. De 
kunstenares laat zich inspireren door 

Ma
im

un
a A

da
m

(01)

Pour les légendes et crédits des oeuvres, pages 
15 à 30, se référer à l'index en page 31. / Voor de 
legendes en de toestemming voor het gebruik van 
de werken op pagina's 15 tot 30 kunt u de index 
raadplegen op pagina 31. / For legends and credits 
of the works shown on pages 15 to 30, please refer 
to the index on page 31.



1716

Me
lek

o M
ok

go
si

Ge
or

ge
s S

en
ga

(03)

(02)

(04)



1918

Ke
ma

ng
 W

a L
eh

ul
er

e

Bi
lli

e Z
an

ge
wa

(05)

(06)

(07)



2120

Mi
ch

ele
 M

at
hi

so
n 

Em
ma

 W
ol

uk
au

-W
an

am
bw

a

Me
lek

o M
ok

go
si

(10)

(08)

(09)



2322

An
aw

an
a H

alo
ba

 

Sa
mm

y B
alo

ji 
& 

La
za

ra
 R

os
ell

 Al
be

ar
(11)

(12)

(13)

(14)

(15)



2524

Yv
es

 Sa
mb

u

Ri
na

 R
ala

y-R
an

aiv
o 

(16)

(17)

(18)



2726

Wa
nj

a K
im

an
i

Re
he

ma
 C

ha
ch

ag
e

(19) (20)

(21)

(22)



2928

At
hi

-P
at

ra
 R

ug
a

At
o M

ali
nd

a

(23) (25)

(26)

(27)

(24)



BR
AS

S

31

OD
YS

SÉ
ES

 AF
RI

CA
IN

ES

30

Po
rti

a Z
va

va
he

ra
CE JOURNAL EST PUBLIÉ PAR 
LE BRASS À L'OCCASION DE 
L'EXPOSITION ODYSSÉES 
AFRICAINES DU 3 AVRIL AU 17 
MAI 2015. / DEZE KRANT IS 
EEN PUBLICATIE VAN DE BRASS 
TER GELEGENHEID VAN DE 
TENTOONSTELLING ODYSSÉES 
AFRICAINES VAN 3 APRIL TOT  
17 MEI 2015. / REVIEW 
PUBLISHED BY THE BRASS, FOR 
THE EXHIBITION ODYSSÉES 
AFRICAINES AT THE BRASS FROM 
3 APRIL TO 17 MAY 2015. 

Commissariat de l'exposition / 
Curator van de expositie / 
Exhibition curator: 
Marie-Ann Yemsi

Scénographie / Scenografie / 
Scenographer:  
Franck Houndégla

Aménagement et réalisation / 
Inrichting en realisatie /  
Fixtures and installation: 
Whitebox

Régie générale /  
Algemene Regie /  
General production: 
Matthieu Gaillet

Conception graphique /  
Grafisch ontwerp /  
Graphic design: 
Pierre-Philippe Duchâtelet  
[La Villa Hermosa]

Rédaction des notices d'artistes 
/ redactie van de notities van de 
artiesten / Artists' texts editor: 
Julie Crenn

Traduction / Vertaling /  
Translation: Philotrans

Relations presse / Persrelaties / 
Press relations: Quentin Velghe

Médiation des publics / 
Ombudsdienst /  
Public mediation: 
Giada Seghers

Co-conception des outils 
pédagogiques – Ateliers / 
Co-ontwerp van de pedagogische 
tools – Workshops / Co-design of 
educational tools – Workshops: 
Belgik Mojaïk & Giada Seghers

Guides, animateurs / Gidsen, 
animatoren / Guides, speakers: 
Aline Bosuma, Audrey Boucksom

BRASS — CENTRE CULTUREL DE 
FOREST / CULTUREEL CENTRUM 
VAN VORST

Échevin de la Culture de Forest / 
Schepen van Cultuur /  
Cultural Alderman: 
Charles Spapens

Président / Voorzitter / 
Chairman: Denis Stokkink

Directeur / Directeur / Director: 
Frédéric Fournes

Chargé de développement /  
Development manager /  
Development manager : 
Quentin Velghe

Chargée de projets, médiation 
et partenariat / Projectmanager, 
ombudsdienst en partnerships / 
Projects, mediation and 
partnership coordinator:  
Tamara Maes

Gestionnaire comptable / 
Hoofdboekhouder /  
Accounts manager: 
Hassan Gaa

Régisseur général / 
Hoofdregisseur /  
General production: 
Matthieu Gaillet

Assistant régie /  
Regie-assistent /  
Production assistant: 
Abdel Lahouari

Ambassadeur de proximité / 
Buurtambassadeurs /  
Community ambassadors: 
Daniel Godinho, Moussa H'Neif

Aides logistiques /  
Logistieke ondersteuning /  
Logistical assistants: 
Hamid Haddadi, Abdel Arakchou

Stagiaires / Stagiairs / Trainees: 
Anna Solal, Rozenn Quéré 
(communication / communicatie 
/ communication), Emmanuelle 
Lenne, Valentin Brassac 
(projets / projecten / projects), 
Bastien Sarolea (régie / regie / 
production) 

REMERCIEMENTS / BEDANKING /  
ACKNOWLEDGEMENTS

NOUS REMERCIONS 
PARTICULIÈREMENT LES ARTISTES, 
LES GALERIES DES ARTISTES ET 
TOUTES LES PERSONNES QUI 
ONT FACILITÉ LA RÉALISATION 
DE CETTE EXPOSITION / ONZE 
SPECIALE DANK GAAT UIT 
NAAR DE KUNSTENAARS, DE 
KUNSTGALERIJEN EN IEDEREEN 
DIE HEEFT BIJGEDRAGEN 
AAN DE REALISATIE VAN DEZE 
TENTOONSTELLING /  
WE ESPECIALLY THANK THE 
ARTISTS, ARTISTS’ GALLERIES 
AND ALL THE PEOPLE WHO 
HAVE FACILITATED THE 
ACCOMPLISHMENT OF THIS 
EXHIBITION :

Afronova Gallery, Johannesburg |  
Honor Fraser Gallery, Los 
Angeles | Galerie Imane Farès, 
Paris | Maison Revue Noire, 
Paris | Sharjah Art Foundation, 
Al Mareija | Stevenson 
Gallery, Cape Town & 
Johannesburg | Whatiftheworld 
Gallery, Cape Town | Artworkers 
Retirement Society

Anne-Pierre d’Albis, Ariane 
Audouin-Dubreuil, Jade Brageot, 
Catherine Jeannin, Karine 
Peltier-Caroff, Nadia Romain.

PARTENARIATS / PARTNERSHIPS

Avec le soutien de Charles 
Spapens, Échevin de la 
Culture, au nom du Collège des 
Bourgmestre et Échevins de  
la Commune de Forest. /  
Met de steun van Charles 
Spapens, Schepen van Cultuur, 
in naam van het College van 
Burgemeester en Schepenen 
van de gemeente Vorst. / With 
the support of Charles Spapens, 
Cultural Alderman, representing 
the College of the Burgomaster 
and Aldermen of the municipality 
of Forest.

ODYSSÉES AFRICAINES ENTRE EN 
RÉSONANCE AVEC L'EXPOSITION 
« BODY TALK : FÉMINISME, 
SEXUALITÉ ET CORPS DANS 
L’ŒUVRE DE SIX ARTISTES 
AFRICAINES » QUI SE DÉROULE 
AU WIELS DU 14 FÉVRIER 
AU 3 MAI 2015. / ODYSSÉES 
AFRICAINES LOOPT IN HARMONIE 
MET DE EXPOSITIE ‘BODY TALK: 
FEMINISME, SEKSUALITEIT EN 
HET LICHAAM IN HET WERK VAN 
ZES AFRIKAANSE KUNSTENAARS’ 
DIE PLAATSVINDT IN WIELS, VAN 
14 FEBRUARI TOT 3 MEI 2015. / 
ODYSSÉES AFRICAINES RESONATES 
WITH THE EXHIBITION ‘BODY 
TALK: FEMINISM, SEXUALITY AND 
THE BODY IN THE WORK OF SIX 
AFRICAN WOMEN ARTISTS’ HELD 
AT LE WIELS FROM 14 FEBRUARY 
TO 3 MAY 2015.

CES DEUX EXPOSITIONS 
ONT FAIT L'OBJET D'UN 
PROGRAMME COMMUN / DEZE 
TWEE TENTOONSTELLINGEN 
ZIJN GEORGANISEERD ROND 
EEN GEMEENSCHAPPELIJK 
PROGRAMMA / THESE TWO 
EXHIBITIONS ARE THE SUBJECT OF 
A COMMON PROGRAMME:

Visites gratuites des deux 
expositions le dimanche à  
15:00 – départ du WIELS /  
Gratis geleide bezoeken van 
beide tentoonstellingen elke 
zondag om 15u – vertrek vanaf 
WIELS / Free guided tours of the 
two exhibitions every Sunday at 
3pm – departure at WIELS /  
05.04, 12.04, 19.04, 26.04 & 
03.05.2015

Family Funday  
03.05.2015, 15:00 
Visite guidée gratuite pour toute 
la famille avec atelier autour du 
thème de l'Afrique / Gratis geleid 
bezoek voor de hele familie met 
workshop rond het thema Afrika /  
Guided tour for the whole family 
with African-themed workshop 

Conversation / Gesprek  
22.04.2015, 19:00, WIELS 
« Les odyssées des archives 
– pratiques artistiques 
contemporaines et 
décolonisation des récits 
historiques » Met / Avec / With:  
Sammy Baloji, Emma Wolukau-
Wanambwa, Lotte Arndt,  
Seloua Luste-Boulbina,  
Sarah Frioux-Salgas.  
Moderator: Marie-Ann Yemsi  
( In het Frans / En français /  
In French )

INDEX
(P.15)
Maimuna Adam	
(M)atrimony, 2011 — (01)	
Robe, café, technique mixte, dessins |  
30 x 40 cm par dessin | Dimensions variables |  
Photo : Miguel Ribeiro | © CACAU, São Tomé, for 
the VI São Tomé e Principe Bienale – Commissaires 
d'exposition : Adelaide Ginga et Patricia Corrêa |  
Avec l'aimable autorisation de Maimuna Adam / 
Jurk, koffie, gemengde techniek, tekeningen van elk 
30 x 40 cm | Variabele afmetingen | Foto: Miguel 
Ribeiro | © CACAU, São Tomé, voor de VI São Tomé 
e Principe Bienale – Curatoren: Adelaide Ginga en 
Patricia Corrêa | Met toestemming van Maimuna Adam / 
Canvas dress, coffee, mixed-media, drawings |  
30 x 40 cm approx each | Variable dimensions |  
Photo: Miguel Ribeiro | © CACAU, São Tomé, for the 
VI São Tomé e Principe Bienale, Curated by Adelaide 
Ginga and Patricia Corrêa | Courtesy of Maimuna Adam

(P.22)
Sammy Baloji & Lazara Rosell Albear
Bare Faced, 2015 — (11,12)
Vidéo | 20 min | Avec l'aimable autorisation de Lazara 
Rosell Albear & Sammy Baloji / Met toestemming van 
Lazara Rosell Albear & Sammy Baloji / Courtesy of 
Lazara Rosell Albear & Sammy Baloji

(P.26) 
Rehema Chachage
The Flower, 2014 — (19)		
Vidéo en boucle | 5 min 36 sec |  
Avec l'aimable autorisation de Rehema Chachage /  
Video-loop | Met toestemming van Rehema Chachage /  
Video-loop | Courtesy of Rehema Chachage

(P.23) 
Anawana Haloba
This And Many More?, 2013 — (13,14,15)
Installation vidéo | Dimensions variables |  
Avec l'aimable autorisation de Anawana Haloba et 
Sharjah Art Foundation, Al Mareija /  
Video-installatie | Variabele afmetingen |  
Met toestemming van Anawana Haloba en de Sharjah 
Art Foundation, Al Mareija / Video installation | Variable 
dimensions | Courtesy of Anawana Haloba and Sharjah 
Art Foundation, Al Mareija

(P.27) 
Wanja Kimani
Borrowed Intimacy, 2013 — (20,21)
Photographies et broderies sur toile de coton |  
35 x 50 x 0,2 cm | Avec l'aimable autorisation 
de Wanja Kimani / Foto’s en borduurwerk op 
katoendoek | Met toestemming van Wanja Kimani /
Photographs and embroideries on cotton 
canvas | Courtesy of Wanja Kimani 
Utopia, 2012	 — (22)
Video | 3 min 50 sec | © Wanja Kimani |  
Avec l'aimable autorisation de Wanja Kimani /  
Met toestemming van Wanja Kimani / Courtesy of 
Wanja Kimani 

(P.29) 
Ato Malinda 
Untitled derivative of Mshoga Mpya, or the New Homosexual, 2014  
— (25,26,27)	
Installation performative |Avec l'aimable autorisation 
de Ato Malinda / Performatieve installatie | Met 
toestemming van Ato Malinda / Performative 
installation | Courtesy of Ato Malinda

(P.21)
Michele Mathison
Breaking Ground, 2014 — (10)
Sculpture en acier et laque | 203 x 104 x 40 cm |  
Avec l'aimable autorisation de Michele Mathison et de 
la galerie Whatiftheworld, Cape Town / Beeld in staal 
en lak | Met toestemming van Michele Mathison en de 
Whatiftheworld – galerij, Cape Town / Steel sculpture 
and enamel |Courtesy of Michele Mathison and 
Whatiftheworld gallery, Cape Town

(P.20)
Meleko Mokgosi
(P.16,17)
Fully Belly, 2014 — (04)
4 panneaux | Huile et fusain sur toile | 213 x 243, 
244 x 274, 244 x 427, 356 x 213 cm | Avec 
l'aimable autorisation de : Collection privée et de la 
galerie Honor Fraser, Los Angeles / 4 panels | Oil and 
charcoal on canvas | 84 x 96, 96 x 108, 96 x 168, 
140 x 84 inches | Courtesy: Private collection and 
Honor Fraser gallery, Los Angeles 
Modern Art: The Root of African Savages II, 2014 — (09)	
16 panneaux | Impression jets d’encre et fusain sur 
lin | 60.96 x 45.72 cm par panneau | Avec l'aimable 
autorisation de : Collection privée et de la galerie 
Honor Fraser, Los Angeles / 16 panelen | Inkjet 
en houtskool op linnen | 60.96 x 45.72 cm per 
paneel | Toestemming: privécollectie en de Honor 
Fraser gallery, Los Angeles / 16 panels | Inkjet 
and charcoal on linen | 60.96 x 45.72 cm per 
panel | Courtesy : Private collection and Honor Fraser 
gallery, Los Angeles

(P.24)
Rina Ralay-Ranaivo 
MD370, 2015 — (16,17)
Vidéo | 5 min 10 sec | Avec l'aimable autorisation de 
Revue noire, Paris / Video | Met toestemming van Revue 
noire, Parijs / Video | Courtesy of Revue noire, Paris

(P.28) 
Athi-Patra Ruga
Approved model of the New Azania, 2014 — (23)
Sculpture – mousse haute densité, fleurs artificielles et 
accessoires divers | Dimensions variables | 
Avec l'aimable autorisation de Athi-Patra Ruga et de 
la galerie Whatiftheworld, Cape Town / Sculptuur – 
hogedichtheidsschuim, namaakbloemen en diverse 
accessoires | Variabele afmetingen | Met toestemming 
van Athi-Patra Ruga en de Whatiftheworldgalerij, 
Cape Town / Sculpture – high density foam, 
artificial flowers and various accessories | Variable 
dimensions | Courtesy of Athi-Patra Ruga and 
Whatiftheworld gallery, Cape Town
Proposed model of the New Azanian, 2014 (24)
Laine, fils et fleurs artificielles sur tapisserie |  
300 x 178 cm | Avec l'aimable autorisation de 
Athi-Patra Ruga et de la galerie Whatiftheworld, 
Cape Town / Wol, draad en namaakbloemen op 
wandtapijt | 300 x 178 cm | Met toestemming van 
Athi-Patra Ruga en de Whatiftheworldgalerij, Cape 
Town / Wool, thread and artificial flowers on tapestry 
canvas | 300 x 178 cm | Courtesy of Athi-Patra Ruga 
and Whatiftheworld gallery, Cape Town

(P.25)
Yves Sambu
Série Vanité Apparente, 2014 — (18)
Photographie | Dimensions variables | Avec l'aimable 
autorisation de Yves Sambu / Foto’s | Variabele 
afmetingen | Met toestemming van Yves Sambu / 
Photographs | Variable dimensions |  
Courtesy of Yves Sambu

(P.16,17)
Georges Senga
Série Une vie après la mort, 2013 — (02,03)
Diptyques photographiques | Dimensions 
variables | Avec l'aimable autorisation de Georges 
Senga / Foto’s in tweeluik | Variabele afmetingen | Met 
toestemming van Georges Senga / Photographic 
diptychs | Variable dimensions |  
Courtesy of Georges Senga

(P.19)
Kemang Wa Lehulere
The Grave Step, 2014 — (06,07)
Installation | Photo : Anders Sune Berg | 
© 8ème Biennale d’art contemporain de Berlin | Avec 
l'aimable autorisation de Kemang Wa Lehulere et 
Stevenson, Cape Town & Johannesburg / Installatie
Foto: Anders Sune Berg | © 8e biënnale voor 
Hedendaagse Kunst in Berlijn | 
Met toestemming van Kemang Wa Lehulere 
en Stevenson, Cape Town & Johannesburg / 
Installation | Photo: Anders Sune Berg |  
© 8th Berlin biennale for Contemporary Art |  
Courtesy of Kemang Wa Lehulere and Stevenson, 
Cape Town & Johannesburg

(P.20) 
Emma Wolukau-Wanambwa
Pour La Jeunesse, 2015 — (08)
Installation, techniques mixtes (détail) |
© Emma Wolukau-Wanambwa |
Avec l'aimable autorisation de Emma Wolukau-
Wanambwa / Installatie, gemengde technieken |© 
Emma Wolukau-Wanambwa |
Met toestemming van Emma Wolukau-Wanambwa /
Mixed-media installation (detail) |  
© Emma Wolukau-Wanambwa |  
Courtesy of Emma Wolukau-Wanambwa

(P.18)
Billie Zangewa
Fire escape II, 2014 — (05)
Tapisserie soie | 106 x 64 cm | 
Avec l'aimable autorisation de Billie Zangewa et 
Afronova, Johannesburg / Wandtapijt in zijde |  
106 x 64 cm | Met toestemming van Billie Zangewa 
en Afronova, Johannesburg / Silk tapestry |  
106 x 64 cm | Courtesy of Billie Zangewa and 
Afronova, Johannesburg

(P.30) 
Portia Zvavahera
In the Wings, 2014 — (28)
Peinture à l’huile sur toile | 198 x 112 cm |  
© Portia Zvavahera | Collection privée, Cape Town /  
Olieverf op doek | 198 x 112 cm | © Portia 
Zvavahera| Privécollectie, Cape Town / Oil-based 
printing ink and oil bar on canvas | 198 x 112 cm |  
© Portia Zvavahera | Private collection, Cape Town

Du 3 avril au 3 mai, un ticket 
combiné est valable pour 
les deux expositions / Van 
3 april tot 3 mei is er een 
combiticket geldig voor de twee 
tentoonstellingen / From 3 april 
to 3 may, a combination ticket is 
valid for both exhibitions

Les outils pédagogiques, ateliers 
et visites guidées ont été conçus 
en partenariat avec Belgik 
MoJaïk asbl. / De pedagogische 
tools, workshops en geleide 
bezoeken werden ontwikkeld in 
partnership met Belgik MoJaïk 
asbl. / The educational tools, 
workshops and guided tours were 
designed in partnership with  
the non-profit association  
Belgik MoJaïk. 

Partenaires commerciaux /
Business partners / 
Business partners:

 
 
 
 

INFORMATIONS PRATIQUES / 
PRAKTISCHE INFO /  
PRACTICAL INFORMATION

Exposition /  
Tentoonstelling / Exhibition : 
03.04 – 17.05.2015

BRASS – Centre Culturel  
de Forest / Cultureel  
Centrum van Vorst 
364, Avenue Van Volxemlaan 
1190 Forest/Vorst 
02 332 40 24 
www.lebrass.be

Heures d’ouverture : du mercredi 
au dimanche de 11:00 à 18:00 / 
Openingsuren: van woensdag t/m 
zondag: van 11:00 tot 18:00 u / 
Opening hours: Wednesday to 
Sunday from 11 a.m. to 6 p.m.

Nocturnes les mercredis  
15 avril et 13 mai jusque 21:00, 
concerts à 21:00 /  
Nocturnes : woensdag 15 april en 
13 mei, tot 21:00 u, concerten 
om 21:00 |Vrije toegang / 
Wednesday evenings 15 April  
and 13 May until 9 p.m., 
concerts at 9 p.m.

Entrée libre / Vrije toegang / 
Free admission

Ateliers et visites guidées 
(groupes, écoles, associations) 
sur réservation / Workshops 
en geleide bezoeken (groepen, 
scholen, verenigingen) op 
reservering / Workshops and 
guided tours (groups, schools, 
associations) by reservation

Contact BRASS – Centre Culturel 
de Forest / Cultureel Centrum 
van Vorst : info@lebrass.be

Contact presse / Contactpersoon 
pers / Press contact: 
Quentin Velghe 
364, avenue Van Volxem  
1190 Forest 
02 332 40 24 
quentin.velghe@lebrass.be

© BRASS – Centre Culturel 
de Forest / Cultureel Centrum 
van Vorst

Éditeur responsable / 
Verantwoordelijke uitgever / 
Editor-in-chief: Frédéric Fournes

Toute reproduction, 
représentation intégrale ou 
partielle est expressément 
interdite / Elke volledige of 
gedeeltelijke reproductie of 
overname is uitdrukkelijk 
verboden. / Any reproduction, 
full or partial representation is 
expressly prohibited.

Journal interdit à la vente. /  
Krant niet bestemd voor verkoop / 
Newspaper not for sale

(28)



Maimuna Adam

Yves Sambu
Georges Senga

Rehema Chachage

Anawana Haloba

Michele Mathison
Portia Zvavahera

Meleko Mokgosi

Rina Ralay-Ranaivo

Athi-Patra Ruga
Kemang Wa Lehulere

Emma Wolukau-Wanambwa

Billie Zangewa

Avenue Van Volxemlaan 364  
– 1190 Forest / Vorst
www.lebrass.be
info@lebrass.be

ODYSSÉES 
AFRICAINES
Exposition /  
Tentoonstelling / Exhibition 

03/04 — 17/05

Commissaire de l’exposition / 
Curator van de tentoonstelling / 
Exhibition Curator:  
Marie-Ann Yemsi

Scénographe / Scenografie / 
Exhibition Scenographer:  
Franck Houndégla

Wanja Kimani
Ato Malinda

Sammy Baloji &  
Lazara Rosell Albear


