


BRASS

7

ODYSSEES AFRICAINES

AVANT-
PROPOS

L'exposition Odyssées africaines illustre
parfaitement la volonté du BRASS de s’ouvrir
sur le monde et ses mutations a travers le
regard de nouvelles générations d'artistes.
En résonance avec I'exposition proposée

par le WIELS, Body Talk, cette exposition

est une occasion unique de découvrir les
ceuvres d'artistes africains émergents au
cceur de notre capitale européenne
multiculturelle. Les questions qu’ils
abordent, le rapport au corps, a I'espace
urbain, a I'Histoire, révelent la vitalité et les
défis d’'un continent en perpétuelle évolution.

VOORWOORD

NL De tentoonstelling Odyssées
africaines is een perfect voorheeld van

het streven van het BRASS om open te

staan voor de wereld en de mutaties in die
wereld door mee te kijken door de ogen

van een nieuwe generatie kunstenaars.

Deze expositie loopt in harmonie met de
tentoonstelling Body Talk, die tegelijkertijd
in WIELS wordt voorgesteld, en is een

unieke gelegenheid om in het hart van onze
multiculturele Europese hoofdstad het

werk te komen ontdekken van opkomende
Afrikaanse kunstenaars. De thema's die ze
behandelen, in relatie met het lichaam, met
de stedelijke ruimte en met de geschiedenis,
tonen de vitaliteit en de uitdagingen van een
continent dat non-stop blijft evolueren.

FOREWORD

EN The exhibition Odyssées
africaines is a perfect illustration of the
BRASS' determination to open itself to the
world and its transformations by revealing
the views of new generations of artists.
This exhihition, which resonates with the
exhibition Body Talk, held concomitantly
at the WIELS, is a unique opportunity to
discover the works of emerging African
artists in the heart of our multicultural
European capital. The issues that it
examines — relationships with the body,
the urban space, and history — reveal

the vitality of, and challenges faced by,

a continent in continual development.

) Charles Spapens,
Echevin de la Culture / Schepen van Cultuur /
Alderman for Culture

Denis Stokkink,
Président / Voorzitter / Chairman

Frédéric Fournes,
Directeur / Directeur / Director

L'équipe du BRASS —
Centre culturel de Forest

Het team van het BRASS —
Cultureel Centrum van Vorst

The BRASS team —
Cultural Centre of Forest

Série Vanité Apparente, 2014

Yves Sambu

ODYSSEES
AFRICAINES

par Marie-Ann Yemsi,
Commissaire de I'exposition

«Ou sont vos monuments, vos batailles, martyrs?
Ou est votre mémoire tribale ? Messieurs,

dans ce gris coffre-fort. La mer.

La mer les a enfermés. La mer est I'Histoire.» [...]

Derek Walcott', lauréat du prix Nobel
de Littérature en 1992.

Dans le poeme The Sea is History de Derek Walcott,
I'océan s’inscrit comme I'image de 'amnésie, celle des
traversées lointaines, nous rappelant en filigrane que
tout est parti de 'Afrique, berceau des humanités, les
diasporas volontaires ou forcées. Le poete tente d’en
retrouver les traces effacées et comprend que ce pay-
sage de 'océan qu'il pensait vide de sens, amnésique,
est la source alternative de I'Histoire. Deés lors que dis-
parait la hantise de la mémoire impossible, conclut-il,
une autre histoire peut surgir et donner un sens au
présent. Lexposition est née et tire son titre du souffle
et de I'écho de la pensée en mouvement de ce poéte,
dramaturge et peintre, originaire de I'lle de Sainte
Lucie, ancienne colonie britannique. Odyssées africaines
convoque I'Histoire et propose une nouvelle traversée
du temps présent. En inscrivant de facon métaphorique
son point de départ dans les sillons d’une expédition
coloniale % qui parcourut I'Afrique du sud-est au début
du siécle dernier, I'exposition entend scruter les creux et
les plis de I'Histoire afin d’explorer ses résonances dans
les réalités contemporaines a travers les ceuvres de dix-
sept artistes contemporains, originaires de cette région.

Evoquer I'Afrique contemporaine, c’est rencontrer une
histoire partagée, celle qui lie le continent africain au
reste du monde depuis plusieurs siecles. Cependant,
force est de constater que I'Afrique reste pour nombre
d’Occidentaux difficile a appréhender, entre mécon-
naissance, refoulement ou déni de I'Histoire. Certains
récits historiques anachroniques, tronqués et erronés,
s'imposent encore dans les imaginaires et les savoirs. Ils
agissent puissamment a tous les niveaux: sociaux, éco-
nomiques, culturels et politiques. Ils se révelent dans
les crispations identitaires auxquelles nos sociétés sont
aujourd’hui confrontées et surgissent aux frontiéres qui,
par des réactions de défense archaiques et inadéquates,
se ferment partout. A propos de cette amnésie occiden-
tale, Stuart Hall?, 'une des figures les plus marquantes
des cultural studies évoque «une incroyable fabrique de
I'oubli» qui affecte notre perception de 'altérité : I'autre
(«I’Africain») est encore trop souvent envisagé comme
étrange, exotique, extérieur a soi, dépourvu d’ancrages
historiques. Les artistes et les productions artistiques
contemporaines du continent africain n’échappent pas a
ces projections et a ces représentations erronées. Dans
le sillon de Paul Gilroy*, autre grand penseur des cultural
studies qui préconise une approche «post-exotique» des
cultures du continent, il nous a semblé pertinent d’exa-
miner le travail accompli par les artistes contemporains
pour déconstruire ces représentations et ces clichés.
Le projet de I'exposition est sous-tendu par la volonté
de mettre en valeur leurs récits, proposés depuis une
autre perspective.

Pour conduire cet examen, le parti a été pris de réunir
des artistes souvent tres jeunes, susceptibles d’avoir
des points de vue et des perceptions critiques de leur
époque. Parmi les dix-sept artistes invités, si certains
sont déja reconnus sur la scéne artistique internatio-
nale, ils ont pour la plupart rarement été exposés en
Europe ou le sont pour la premiere fois. Comme I'écrit
Léonora Miano dans Habiter les frontiéres®, «ils appar-
tiennent a une génération qui, ayant bénéficié des luttes
de ses ainés, se sent autorisée a entreprendre avec
vaillance et détermination, la traversée de leurs ombres
intérieures». Ces jeunes artistes dessinent en effet des
perspectives du continent et du monde qui dépassent
les clivages simplistes habituels (Occident/Afrique,
blancs/noirs, centre/périphérie...) car ils produisent avec
toutes les cultures qui les habitent. A partir d’'une expé-
rience souvent double, parfois heurtée, de migration,
de transfert, chaque artiste est mis quotidiennement
au défi d’'inventer son alchimie personnelle, dans son
pays d’origine ou dans la diaspora d’un exil choisi ou
contraint, en Europe, aux Etats-Unis et trés fréquem-

ment dans un autre pays du continent africain. On ne
peut donc pas valablement analyser leurs ceuvres en
se bornant a leur chercher une filiation subsaharienne.
Les artistes invités ne représentent qu’eux-mémes, ils
ne forment ni un courant ni un groupe appartenant a
une scéne artistique qui serait constituée par ces onze
pays du sud-est africain®. Cette scéne n’existe pas en
tant que telle, tant sont divers les contextes politiques,
économiques, sociaux et culturels. Odyssées africaines
se situe hors d’'un champ limité par des cadres natio-
naux ou territoriaux et ouvre un autre espace: celui
des réflexions proposées par les artistes au travers de
récits subjectifs et d’ceuvres susceptibles de bousculer
nos perceptions autant que nos certitudes.

Il ne s’agit pas dans cette exposition de procéder a
I'inventaire d’une Histoire qui serait «finie» mais de
I'envisager dans son actualisation, comme un processus
continu de négociations, de confrontations, d’inter-
prétations et de réinventions du présent. Nous nous
sommes intéressés principalement a une histoire des
interstices, des traces, des résidus mémoriels suscep-
tibles de favoriser 'émergence de sens. Les artistes
ont été invités a scruter les zones de contact entre
leur histoire personnelle et I'histoire officielle, entre
leur mémoire individuelle et la mémoire collective,
entre leurs narrations identitaires et les méta-narra-
tions politiques ainsi qu’entre le passé (I’Histoire) et le
présent ot ils construisent le récit (de cette Histoire). Le
projet s’apparente a ce qu’Achille Mbembe’ a nommé
«la productivité poétique de la mémoire»: un travail
de réassemblage au présent, producteur de mises en
lumiére de sens. Les artistes s’infiltrent dans ces inters-
tices, entre ce que nous pensons savoir et ce qu'il reste
a expliquer. A travers une grande diversité d’approches
plastiques (dessin, peinture, photographie, vidéo, sculp-
ture, installation, performance), ils nous offrent des
ressources pour penser autrement tout a la fois cette
histoire partagée et le monde contemporain.

Face a la diversité des questions et des dynamiques
mémorielles a I'ceuvre dans le projet, trois thémes ont
été retenus pour structurer leur analyse: le matériau
historique, le plus largement investi par les artistes
dans I'exposition, le corps et I'espace urbain.

Archives et documents iconographiques, traces nar-
ratives, résidus mémoriels: a travers ces matériaux
manipulés, organisés et pensés diversement par les
artistes, le passé est décrypté et investi de nouvelles
significations dans le présent. Les artistes constituent
ainsi, en dehors des catégories habituelles, un autre
savoir, évolutif. Sammy Baloji I'évoque en ces termes:
«Dans mon travail, des éléments de 'ordre du présent et
du passé s’entrecroisent pour donner forme a quelque
chose d’autre.» Pour Odyssées africaines, il a choisi de
collaborer avec Lazara Rosell Albear, danseuse, choré-
graphe et réalisatrice de films d’origine cubaine pour
une ceuvre intitulée Bare-Faced composée de plusieurs
volets — vidéo, photographies, acte performatif — qui
interrogent les mémoires partagées et les processus
d’hybridation des cultures a partir d’archives. Emma
Wolukau-Wanambwa, dans sa nouvelle installation Pour
la Jeunesse, nous confronte littéralement au contenu
obsoléte de livres anciens pour enfants, envoyés de nos
jours a des fins «humanitaires» et « éducatives» dans les
bibliothéques africaines. Georges Senga, en associant
dans sa série photographique Une vie apreés la mort les
images hagiographiques de Patrice Lumumba, figure
historique en Afrique, a celle d’'un Congolais anonyme
interroge I'effacement de la mémoire mais aussi ses
reconstructions. Meleko Mokgosi soumet les cartels
d’une exposition a une analyse critique de leurs textes
dans 'installation Modern Art: The Root of African Savages
11. 1l s’'inspire d’archives pour documenter les aspects
marginalisés de I'Histoire qu’il évoque dans Fully Belly,
une ceuvre composée de peintures aux grands formats
agencées en séquences quasi-cinématographiques.

Larchive cede aussi la place a 'examen d’autres ves-
tiges physiques ou mémoriels. Dans une installation
composée d’'une grande fresque murale dessinée
in situ et d’'une vidéo, Kemang Wa Lehulere restitue
sa minutieuse analyse de I'impact subconscient des
non-dits de I'Histoire. Linstallation This and many
more? d’Anawana Haloba propose un point de vue
actualisé sur les conflits coloniaux et leurs impacts
sur le développement de pays encore dominés.

Aux confins de I'Histoire et de la mémoire
autobiographique, Borrowed Intimacy de Wanja Kimani
témoigne, par de délicats textes brodés, de la fragilité
des traces mémorielles dans le déracinement de I'exil.
Savidéo Utopia explore la constitution d’un imaginaire

«diasporique » en mythifiant les origines. D’autres
matériaux sont parfois convoqués pour faire «parler»
I'Histoire. Maimuna Adam integre le tissu jadis utilisé
pour les chemises d’'uniformes dans son installation
(M)atrimony et emploie du café ou du thé pour ses des-
sins de la série Family History en référence a I'exploita-
tion de ces denrées par les entreprises coloniales.

A travers le corps, pris dans les tissus du monde et des
histoires individuelles, les artistes livrent une réflexion
sur les formes contemporaines de limitations sociales
dans le contexte de sociétés complexes. Les problé-
matiques des libertés individuelles, du genre, de la
sexualité, de la laicité sont souvent questionnées dans
I'exposition. Athi-Patra Ruga les convoque spectaculaire-
ment dans deux ceuvres allégoriques: la sculpture Appro-
ved model of the New Azania et la tapisserie Proposed model
of the New Azanian. Dans les trois tableaux présentés, Ini,
In the Wings et Living the Dream, Portia Zvavahera méle
une réflexion d’ordre spirituel a des questions intimes
liées a I'expérience féminine. La question du statut des
femmes africaines est posée par Billie Zangewa et sa
tapisserie Fire Escape II, comme par Rehema Chachage:
dans sa vidéo The Flower produite pour 'exposition,
I'artiste poursuit son analyse des rituels et interroge
I'instrumentalisation du corps des femmes en la met-
tant en regard avec la force des modeles traditionnels.
Ato Malinda porte un regard sur 'homosexualité en
Afrique dans Untitled derivative of Mshoga Mpya, or the
New Homosexual, une ceuvre performative (installation
et performance).

Dans cette archéologie du contemporain effectuée
par les artistes, I'espace urbain est souvent problé-
matisé comme objet d’histoire(s) car il matérialise
spatialement et temporellement un emmélement des
temps: passé, présent et futur. Le legs colonial avec
les découpages et I'organisation des territoires, les
mutations postérieures aux indépendances, I'exode
rural et les déplacements de populations, ont contribué
a faconner des territoires urbains faits de «remplois»
et d'une «mise au présent» des formes anciennes. Ces
transformations rapides du paysage urbain ont brouil-
1é les reperes traditionnels mais également dissous
les repéres spatiaux et atomisé les repeéres sociaux
et psychologiques. Les artistes qui font I'expérience
personnelle de ces clivages et de ces transformations
restituent dans leurs ceuvres les questions posées par
ces nouvelles problématiques urbaines et leurs impacts
sociaux, économiques et culturels. Entre engagements,
témoignages ou critiques, ils convoquent a partir
de ces espaces urbains un nouvel imaginaire social.

Dans MD370, une nouvelle ceuvre vidéo pro-
duite pour I'exposition, Rina Ralay-Ranaivo saisit sa ville
Tananarive dans des instantanés d’images d’archives
confrontées a des séquences filmées récentes et res-
titue toute la nostalgie d’'une grandeur passée chez
ses habitants, comme figés dans un temps immobile.
D’autres ceuvres contextualisent les aspects margina-
lisés des populations urbaines. Yves Sambu, associant
ses deux passions, la SAPE (Société des Ambianceurs et
des Personnes Elégantes) et les cimetieres, documente
dans sa série photographique Vanité apparente, I'histoire
étonnante des «sapeurs» de Kinshasa et leurs rassem-
blements dans un cimetiére ancien. Michele Mathison,
en réinvestissant de sens des objets anodins du quoti-
dien comme dans sa sculpture Breaking Ground, révele
leur charge historique, politique et symbolique.

Dans Odpyssées africaines, les résonances du travail de
déconstruction et de réassemblage fait par les artistes
sont multiples. Des lignes de partage apparaissent entre la
narration autobiographique ou I'exploration de probléma-
tiques politiques et sociales, entre I'émergence de fictions
et la construction de narrations. De chaque point de vue
émerge pourtant des fragments d’'une réalité contempo-
raine. Il est aisé de percevoir que les thémes investigués
sont étroitement liés et, de fait, s’enchevétrent parfois
dans les ceuvres comme dans la réalité de la vie et de I'His-
toire qui sont faites de circulations: celles des mémoires,
des idées, des cultures, des objets et des archives (empor-
tés par les colons et mis en scéne dans les musées occi-
dentaux), des personnes bien siir, a commencer par les
migrations a l'intérieur méme du continent.

Le parcours de I'exposition au BRASS restitue volontaire-
ment ces mouvements non linéaires et cet enchevétre-
ment des thématiques. Il se fonde sur un rapport vivant
avec les ceuvres et n'est pas directif pour les visiteurs,
libres de construire leur propre voyage artistique a tra-
vers les deux grandes salles d’exposition ainsi que dans
les espaces du rez-de-chaussée qui offrent un rapport
plus intime avec certaines ceuvres vidéo. Il nous semble

BRASS

7

ODYSSEES AFRICAINES



Iz

ODYSSEES AFRICAINES

BRASS

intéressant de souligner que les créations présentées
entrent en résonance avec un lieu chargé d’histoire. Le
BRASS appartient, comme son voisin le WIELS — Centre
d’Art Contemporain, au patrimoine industriel bruxel-
lois du début du vingtieme siecle. Dans cette ancienne
brasserie transformée en centre culturel, tout témoigne
de ce passé architectural et de I'age d’or du développe-
ment industriel. Cune des salles d’exposition a conservé
ses machines anciennes, les murs et les sols sont en
marbre ou en falences d’origine. La scénographie est
congue de facon a favoriser un dialogue cohérent et
discret entre I'architecture intérieure du batiment et les
ceuvres exposées.

Imaginée comme un espace polyphonique, I'exposition
Odyssées africaines engage une multiplicité de points
de vue, de positions et témoigne de cette capacité
singuliére des artistes a jouer sur plusieurs registres,
en revivifiant, réactualisant, fictionnant leurs différents
héritages symboliques pour aboutir a des constructions
inédites, des hybridations fécondes, voire de nouvelles
utopies. Dans Odyssées africaines, rares sont les ceuvres
en prise immédiate avec l'actualité, elles n’en inter-
rogent pas moins toutes le réel. Ce que nous obser-
vons avant tout chez ces artistes est la force de leurs
créations. En désorganisant et en réorganisant notre
expérience visuelle et sensible, elles métamorphosent
nos imaginaires. Comme le suggere Edouard Glissant?,
les artistes sont certes dépositaires de leur histoire mais
leur paysage est le paysage du monde, et sa frontiére
est ouverte.

1 6
The Sea is History Les artistes invités sont originaires
de Derek Walcott, recueil de de la République démocratique du
poesies The Star-Apple Kingdom, Congo, du Kenya, de I'Ouganda,
Editions Jonathan Cape Ltd,1980. de la Tanzanie, du Mozambique,
du Malawi, du Botswana, du
2 Zimbabwe, de Zambie, de I'Afrique
La Croisiére noire, du Sud, de Madagascar et enfin
expédition commanditée par Lazara Rosell Albear, associée a
Citréen, 1924 - 1925. Sammy Baloji pour une ceuvre
commune, est originaire de Cuba.
3
Stuart Hall de Mark Alizart, 7
Stuart Hall, Eric Mace, Sortir de la grande nuit —
Eric Maigret, Editions Amsterdam, Essai sur I’Afrique décolonisée
2007. de Achille Mbembe,
Editions La Découverte, 2013.
4
L'Atlantique noir. 8
Modernité et double conscience Poétique de la Relation
de Paul Gilroy, Editions (Poétique IIl) de Edouard Glissant,
Amsterdam, 2010. Editions Gallimard, 1990.

5

Habiter la frontiére,
de Léonora Miano,
Editions I'Arche, 2012.

AFRIKAANSE
OMZWERVINGEN

door Marie-Ann Yemsi,
Curator van de tentoonstelling

‘Waar zijn uw monumenten, uw veldslagen, martelaren?
Waar is het geheugen van uw stammen? Heren,

in die peilloze grijze diepte. De zee.

De zee heeft ze opgeslokt. De zee is de geschiedenis.’[...]

Derek Walcott!
winnaar van de Nobelprijs
Literatuur 1992

In het gedicht The Sea is History van Derek Walcott komt
de oceaan voor als een beeld van geheugenverlies,
een beeld van lange overtochten dat ons er tussen de
lijnen aan herinnert dat alles in Afrika begonnen is: de
wieg van de mensheid, de vrijwillige of gedwongen
diaspora. De dichter probeert er de uitgewiste spo-
ren van terug te vinden en hij begrijpt dat dit beeld
van de oceaan, waarvan hij dacht dat het geen zin
had en aan geheugenverlies leed, de alternatieve bron
van de geschiedenis is. En als het spookbeeld van de
onmogelijke herinnering verdwijnt kan er een andere
geschiedenis tevoorschijn komen die zin geeft aan
het heden. De tentoonstelling is ontstaan en ontleent
haar titel aan de inspiratie en de weerklank van de
reizende gedachten van deze dichter, dramaturg en
schilder, die afkomstig is van het eiland Saint Lucia,
een voormalige Britse kolonie. Odyssées africaines speelt
zich af in een historisch kader en stelt een nieuwe
oversteek van de tegenwoordige tijd voor. Door met
een metafoor zijn vertrekpunt in het zog te leggen van
een koloniale expeditie? die begin vorige eeuw het
zuidoosten van Afrika doorkruiste is het de bedoeling
van de tentoonstelling om de plooien en dalen van de
geschiedenis te onderzoeken om de resonanties ervan
op de hedendaagse realiteit te bestuderen aan de hand
van de werken van zeventien hedendaagse kunstenaars
die uit deze streek afkomstig zijn.

Als je een beeld van het hedendaagse Afrika wil schet-
sen kom je in aanraking met een gemeenschappelijke
geschiedenis — een geschiedenis die het Afrikaanse
continent al eeuwenlang met de rest van de wereld
verbindt. En toch kunnen we niet anders dan consta-
teren dat Afrika voor vele Westerlingen moeilijk te
vatten is: ze aarzelen tussen onwetendheid, verdrin-
ging of ontkenning van de geschiedenis. Onze ver-
beelding en onze kennis wordt nog steeds overheerst
door bepaalde anachronistische, onvolledige en foute
geschiedenisverhalen. Ze hebben een grote invloed op
alle niveaus: maatschappelijk, economisch, cultureel
en politiek. Je merkt het aan de gespannen reacties
op het vlak van identiteit waarmee onze maatschappij
vandaag de dag geconfronteerd wordt en ze duiken
op aan onze grenzen die door archaische, onaange-
paste verdedigingsreflexen overal gesloten worden.
In verband met dit Westerse geheugenverlies heeft
Stuart Hall3, één van de meest markante figuren van
de cultural studies het over ‘een ongelooflijke fabriek van
vergetelheid’ die onze perceptie van het anders-zijn
aantast: de andere (‘de Afrikaan’) wordt nog al te vaak
gezien als vreemd, exotisch, vreemd voor zichzelf en
zonder historische verankering. Ook de kunstenaars
en de hedendaagse artistieke producties van het Afri-
kaanse continent ontsnappen niet aan deze projecties
en verkeerde voorstellingen. In het kielzog van Paul
Gilroy*, nog zo’n grote denker uit de cultural studies die
een ‘post-exotische’ visie van de culturen van dit conti-
nent voorstaat, leek het ons relevant de afgewerkte
producten van hedendaagse kunstenaars te analyseren
om deze voorstellingen en clichés te ontkrachten. Het
opzet van de tentoonstellingen wordt ondersteund
door de wil om hun verhalen, bekeken vanuit een ander
perspectief, tot hun recht te laten komen.

Om deze analyse uit te voeren werd ervoor geopteerd
om vaak zeer jonge kunstenaars bijeen te brengen
die wellicht kritische standpunten en percepties van
hun tijd hebben. Een aantal van de zeventien uitge-
nodigde kunstenaars geniet reeds enige erkenning
op de internationale kunstscéne, maar de meesten
hebben nog maar zelden in Europa geéxposeerd of
doen dit zelfs voor het eerst. Léonora Miano schrijft
over hen in Habiter les frontiéres®: ‘ze behoren tot een
generatie die geprofiteerd heeft van de strijd van hun

voorouders en ze voelen dat ze de oversteek van hun
innerlijke schaduwen waakzaam maar vastberaden
mogen aanpakken’. Deze jonge kunstenaars schetsen
inderdaad perspectieven van het continent en van de
wereld die de traditionele simplistische tegenstellin-
gen overstijgen (het Westen/Afrika, blanken/zwarten,
centrum/periferie...) omdat ze producties realiseren
met alle culturen die ze bewonen. Op basis van erva-
ringen — die vaak dubbel zijn en soms met horten en
stoten verlopen — met migratie, van transfers, staat
elke kunstenaar dagelijks voor de uitdaging om zijn
persoonlijke alchemie uit te vinden, in zijn land van
oorsprong of in de diaspora na een vrijwillige of ged-
wongen ballingschap in Europa, de Verenigde Staten
en zeer vaak ook in een ander land van het Afrikaanse
continent. Je kunt hun werk dus niet correct analyseren
als je je ertoe beperkt voor hen een Subsaharaanse
stamboom te zoeken. De uitgenodigde kunstenaars
vertegenwoordigen enkel zichzelf, ze vormen geen
stroming, behoren niet tot een groep die een artis-
tieke scéne vertegenwoordigt die zou gevormd zijn
door deze elf landen uit Zuidoost-Afrika®. Deze scéne
bestaat niet als dusdanig, aangezien de politieke, eco-
nomische, sociale en culturele context sterk verschilt
van land tot land. Odyssées africaines situeert zich buiten
een gebied dat wordt afgebakend door nationale of
territoriale grenzen en geeft toegang tot een ander
domein: dat van de beschouwingen die door de kunste-
naars worden aangereikt aan de hand van subjectieve
verhalen en werken die onze perceptie net zozeer als
onze zekerheden aan het wankelen brengen.

Het gaat er in deze tentoonstelling niet om, om een
inventaris te maken van een geschiedenis die ‘afgewer-
kt’ zou zijn, maar ze te benaderen in haar actuele vorm,
als een continu proces van onderhandelingen, confron-
taties, interpretaties en opnieuw uitvinden van het
heden. Wij interesseren ons vooral voor de geschie-
denis van de interstities, de sporen en residu’s van
het geheugen die de zingeving kunnen bevorderen.
De kunstenaars werd gevraagd de contactzones te
onderzoeken tussen hun persoonlijke en de officiéle
geschiedenis, tussen hun individuele en het collectieve
geheugen, tussen de verhalen over hun identiteit en
de politieke meta-verhalen alsook tussen het verleden
(de geschiedenis) en het heden waarin ze het verhaal
(van deze geschiedenis) schrijven. Het project heeft
iets van wat Achille Mbembe 7 ‘de poé&tische producti-
viteit van het geheugen’ heeft genoemd: een werk van
wedersamenstelling in het heden waardoor zingeving
tot stand komt. De kunstenaars bewegen zich in deze
tussenzones, tussen wat wij denken te weten en wat
er nog uitgelegd moet worden. Door middel van een
ruime diversiteit aan plastische methodes (tekeningen,
schilderwerk, fotografie, video, beeldhouwwerk, instal-
laties en performances), reiken ze ons middelen aan om
anders te gaan denken over deze gemeenschappelijke
geschiedenis en de hedendaagse wereld.

Rekening houdend met de diversiteit van de vragen en
de geheugendynamiek die werkzaam is in dit project
werden drie thema’s weerhouden om de analyse ervan
te structureren: het historisch materiaal, waarvan de
kunstenaars voor deze expositie het meest gebruik
hebben gemaakt, het lichaam en de stedelijke ruimte.

Archieven en iconografische documenten, sporen van
vertellingen, residu’s van het geheugen: door mid-
del van dit basismateriaal dat door de kunstenaars op
verschillende manieren wordt gemanipuleerd, georga-
niseerd en bedacht wordt het verleden ontcijferd en
beladen met nieuwe betekenissen in het heden. Op die
manier brengen de kunstenaars naast de gebruikelijke
categorieén een andere vorm van kennis tot stand: de
evolutieve kennis. Sammy Baloji omschrijft dit in deze
termen: ‘In mijn werk kruisen elementen die tot het
heden en tot het verleden behoren elkaar en geven
vorm aan iets anders.’ Voor Odyssées africaines opteerde
hij voor samenwerking met Lazara Rosell Albear, dan-
seres, choreografe en regisseur van films van Cubaanse
oorsprong voor een werk dat Bare-Faced genoemd
werd en dat bestaat uit verschillende luiken — video’s,
foto’s, performances — die het collectieve geheugen en
de kruisingsprocessen van culturen onderzoeken op
basis van archiefmateriaal. Emma Wolukau-Wanambwa
confronteert ons met haar nieuwe installatie Pour la Jeu-
nesse letterlijk met de verouderde inhoud van oude boe-
ken voor kinderen die in onze tijd voor ‘humanitaire’ en
‘educatieve’ doeleinden naar Afrikaanse bibliotheken
werden gestuurd. Georges Senga associeert in zijn
fotoreeks Une vie aprés la mort hagiografische beelden
van Patrice Lumumba, een historische figuur in Afrika,
met deze van een anonieme Congolees en bestudeert

op die manier het vervagen van het geheugen maar ook
de reconstructie ervan. Meleko Mokgosi onderwerpt
de bordjes van een expositie aan een kritische analyse
van de teksten die erop staan in zijn installatie Modern
Art: The Root of African Savages I1. Hij haalt zijn inspiratie
uit archieven om de gemarginaliseerde aspecten van de
geschiedenis te documenteren die hij oproept in Fully
Belly, een werk dat samengesteld is uit schilderijen op
groot formaat die gerangschikt zijn in haast cinema-
tografische sequenties.

De archieven maken ook plaats voor de analyse van
andere fysieke ruines of geheugenresten. In een ins-
tallatie die bestaat uit een groot muurfresco dat hij
in situ tekent en een video, reconstrueert Kemang Wa
Lehulere zijn minutieuze analyse van de onderbewuste
impact van het onuitgesprokene uit de geschiedenis. In
de installatie This and many more? van Anawana Haloba
wordt een geactualiseerde visie op de koloniale conflic-
ten gepresenteerd, met de impact ervan op de ontwik-
keling van landen die nog steeds gedomineerd worden.

Borrowed Intimacy van Wanja Kimani situeert
zich in het grensgebied van de geschiedenis en het
autobiografische geheugen. Door middel van fijne
geborduurde teksten legt het werk getuigenis af van
de broosheid van de geheugensporen in de ontwor-
telde toestand van een ballingschap. Haar video Utopia
onderzoekt de vorming van een ‘diaspora-verbeeldings-
wereld’ door een mythe te maken van de oorsprong.
Soms wordt ook ander materiaal gebruikt om de ges-
chiedenis te doen ‘spreken’. Maimuna Adam integreert
de stof die vroeger werd gebruikt voor uniformhemden
in haar installatie (M)atrimony en ze gebruikt koffie of
thee voor haar serie tekeningen Family History, waarmee
ze verwijst naar de exploitatie van deze voedingspro-
ducten door de koloniale ondernemingen.

Door middel van het lichaam, dat vervat zit in het
netwerk van de wereld en van de individuele geschie-
denis, leveren de kunstenaars beschouwingen over
de hedendaagse vormen van sociale beperking in de
context van complexe maatschappijen. De probleem-
kwesties van de individuele vrijheid, van geslacht, van
seksualiteit en van de wereldlijkheid worden op deze
expositie vaak ter discussie gesteld. Athi-Patra Ruga
brengt ze op een spectaculaire manier ter sprake in
twee allegorische werken: het beeldhouwwerk Appro-
ved model of the New Azania en het wandtapijt Proposed
model of the New Azanian. In de drie schilderijen die
ze presenteert, Ini, In the Wings en Living the Dream,
vermengt Portia Zvavahera een beschouwing van spi-
rituele aard met intieme vragen over het vrouw-zijn.
De vraag naar de Afrikaanse vrouw wordt gesteld door
Billie Zangewa, in haar wandtapijt Fire Escape II, en ook
door Rehema Chachage. In haar video The Flower, die
speciaal voor deze expositie gemaakt werd, gaat de
kunstenares verder met haar analyse van de rituelen en
stelt de instrumentalisering van het vrouwenlichaam in
vraag door dit tegenover de kracht van de traditionele
modellen te plaatsen. Ato Malinda richt haar blik op
de homoseksualiteit in Afrika in Untitled derivative of
Mshoga Mpya, or the New Homosexual, een performatief
werk (installatie en performance).

In deze archeologie van het heden die door de kunste-
naars wordt beoefend, vraagt de stedelijke ruimte vaak
een analyse als product van de collectieve geschiedenis
en de individuele overlevering, aangezien ze in ruimte
en tijd een mix materialiseert van verleden, heden en
toekomst. De koloniale erfenis, met de opdeling en
organisatie van het land, de mutaties na de onafhan-
kelijkheid, de uittocht uit de landbouwgebieden en
de migraties van bevolkingsgroepen hebben bijge-
dragen aan de vormgeving van stedelijke gebieden die
bestaan uit ‘hergebruikte’ en ‘gemoderniseerde’ oude
vormen. Deze snelle transformaties van het stedelijke
landschap hebben de klassieke herkenningspunten
vervaagd maar ook de herkenningspunten in de ruimte
opgelost en de sociale en psychologische merkpun-
ten in lucht doen opgaan. De kunstenaars die deze
tegenstellingen en transformaties zelf ervaren geven
in hun werk de vragen weer die deze nieuwe stads-
problematiek oproept en de sociale, economisch en
culturele impact ervan. Op basis van engagementen,
getuigenissen en kritiek bouwen zij met deze stede-
lijke ruimtes een nieuwe sociale verbeeldingswereld.

In MD370, een nieuw videowerkstuk dat spe-
ciaal voor deze expositie werd gemaakt, vat Rina Ralay-
Ranaivo zijn stad, Tananarive, in momentopnames van
archiefbeelden die worden geconfronteerd met recente
filmsequenties en hij reconstrueert alle nostalgie van
een voorbije grandeur bij haar inwoners, die verstijfd
lijken in de tijd, die stilstaat. Andere werken plaatsen

de gemarginaliseerde aspecten van de stedelijke bevol-
king in een bepaalde context. Yves Sambu brengt zijn
twee passies, de SAPE (Société des Ambianceurs et des
Personnes Elégantes) en kerkhoven samen en illustreert
aan de hand van zijn fotoreeks Vanité apparente, het
wonderlijke verhaal van de ‘sapeurs’ van Kinshasa en
hun samenkomsten op een oud kerkhof. Michele Mathi-
son geeft nieuwe zin aan doodgewone dingen uit het
leven van alledag, zoals in haar beeld Breaking Ground
en onthult op die manier hun historische, politieke en
symbolische beladenheid.

In Odyssées africaines is de weerklank van het werk van
afbraak en wedersamenstelling dat door de kunstenaars
geleverd wordt heel ruim. Er duiken scheidingslijnen
op tussen autobiografische verhalen en de analyse van
politieke en maatschappelijke probleemkwesties, tus-
sen opdoemende ficties en het opbouwen van vertellin-
gen. Vanuit elk standpunt zie je nochtans fragmenten
van een hedendaagse realiteit opduiken. Het is mak-
kelijk te zien dat de onderzochte thema’s nauw met
elkaar verbonden zijn en in feite soms zelfs verstrikt
raken, zowel in de werken als in de realiteit van het
leven en van de geschiedenis die bestaat uit kringlopen:
van het geheugen, van ideeén, culturen, voorwerpen en
archieven (die door de kolonisten werden meegenomen
en in de Westerse musea werden tentoongesteld) en
ook van mensen uiteraard, te beginnen bij de migraties
binnen het continent zelf.

Het parcours van de expositie in het BRASS geeft
bewust een beeld van deze niet-lineaire bewegingen
en de verstrengeling van de thema’s. Het is gebaseerd
op een levende band met de werken en is niet verplicht
voor de bezoekers, die vrij zijn om hun eigen artistieke
tocht te maken doorheen de twee grote tentoonstel-
lingszalen en in de zalen van het gelijkvloers, die een
intiemer kader scheppen voor een aantal videowerken.
Het lijkt ons interessant om te benadrukken dat de
creaties in resonantie lopen met een plaats die bela-
den is met geschiedenis. Het BRASS behoort net als
zijn buur, het WIELS — Centrum voor Hedendaagse
Kunst, tot het industriéle patrimonium van Brussel van
het begin van de twintigste eeuw. In deze voormalige
brouwerij, die werd omgevormd tot cultureel centrum,
getuigt alles van dit architecturale verleden en van de
gouden jaren van de industriéle ontwikkeling. In één
van de zalen staan nog oude machines en de muren
en vloeren zijn in marmer of origineel tegelwerk. De
setting is zodanig ontworpen dat ze een coherente,
discrete interactie bevordert tussen de interieurarchi-
tectuur van het gebouw en de geéxposeerde werken.

De expositie Odyssées africaines is opgevat als een
polyfone ruimte en omvat een massa gezichtspunten en
opstellingen en getuigt van dat bijzondere vermogen
van kunstenaars om verschillende registers te bespelen
en hun diverse symbolische erfenissen nieuw leven
in te blazen, te moderniseren en fictief te maken om
onuitgegeven constructies te bekomen, vruchtbare
kruisbestuivingen en zelfs nieuwe utopieén. De werken
die in Odyssées africaines onmiddellijk aansluiten op
de actualiteit zijn zeldzaam, maar daarom onderzoe-
ken ze de reéle wereld niet minder. Wat wij vooral
vaststellen bij deze kunstenaars is de kracht van hun
creaties. Door onze visuele ervaring en ons gevoel te
desorganiseren en te reorganiseren zorgen ze ervoor
dat onze verbeelding een metamorfose ondergaat. Of
zoals Edouard Glissant®, suggereert: de kunstenaars
zijn hun geschiedenis zeker schatplichtig maar hun
landschap is het landschap van de hele wereld - en de
grens ervan is open.

1

The Sea is History door

Derek Walcott. Uit zijn
gedichtenalbum The Star-Apple
Kingdom, Uitgeverij Jonathan
Cape Ltd,1980.

2

La Croisiére noire, een door
Citroén gesponsorde expeditie,
1924 - 1925.

3

Stuart Hall van Mark Alizart,
Stuart Hall, Eric Macé,

Eric Maigret, Uitgeverij
Amsterdam, 2007.

4

L'Atlantique noir. Modernité et
double conscience

door Paul Gilroy, Uitgeverij
Amsterdam, 2010.

5

Habiter la frontiére
door Léonora Miano,
Uitgave I'Arche, 2012.

6

De uitgenodigde kunstenaars zijn
afkomstig uit de Democratische
Republiek Congo, Kenia, Oeganda,
Tanzania, Mozambique, Malawi,
Botswana, Zimbabwe, Zambia,
Zuid-Afrika, Madagaskar en ten
slotte: Lazara Rosell Albear, die
samenwerkt met Sammy Baloji
voor een gemeenschappelijk werk,
is afkomstig uit Cuba.

7

Sortir de la grande nuit —

Essai sur I’Afrique décolonisée
door Achille Mbembe, Uitgeverij
La Découverte, 2013.

8

Poétique de la Relation
(Poétique IIl) door
Edouard Glissant,
Gallimard, 1990.

BRASS

7

ODYSSEES AFRICAINES



BRASS

Iz

ODYSSEES AFRICAINES

AFRIGAN
ODYSSEYS

by Marie-Ann Yemsi,
Exhibition curator

‘Where are your monuments, your battles, martyrs?
Where is your tribal memory? Sirs,

in that gray vault. The sea. The sea

has locked them up. The sea is History.[...]

Derek Walcott' recipient of the
1992 Nobel Prize in Literature

In Derek Walcott’s poem The Sea is History, the ocean
symbolises the amnesia of distant crossings, tacitly
reminding us that all history began in Africa, the cradle
of civilisations and the departure point for all voluntary
or forced diasporas. The poet attempts to recover the
faded traces and fathom this ocean setting — which
he once saw as amnesic, lacking in meaning — as an
alternative source of history. As soon as the obsession
of impossible memory comes to an end, a new his-
tory can appear, bringing meaning to the present. This
exhibition has its origins in — and draws its spirit from
— echoes of the stream-of-consciousness of this poet,
playwright and painter from the island of Saint Lucia,
a former British colony. Odyssées africaines summons
history and proposes a new, present-day crossing. By
metaphorically placing its departure point in the wake
of a colonial expedition? which traversed the southeast
of Africa in the beginning of the last century, the exhibi-
tion attempts to examine the hills and dales of history
to explore its implications in various contemporary
realities through the works of seventeen contemporary
artists originating from this region.

To evoke contemporary Africa is to encounter a shared
history: one which has been linking the African conti-
nent to the rest of the world for several centuries.
However, it is undeniable that many Occidentals conti-
nue to have difficulty understanding Africa because of
ignorance, repression or denial of the historic facts.
Certain anachronistic, simplified or otherwise erro-
neous historical accounts are still prominent in the
collective imagination and understanding. Such mis-
conceptions have powerful social, economic, cultural
and political consequences. They reveal themselves
in the identity-related tensions with which our socie-
ties are confronted, and they arise at frontiers which,
through archaic and inadequate defence mechanisms,
are increasingly being sealed off. In speaking of this
Occidental amnesia, Stuart Hall, one of the most pro-
minent figures in cultural studies, evokes ‘an unbelie-
vable omission factory’ affecting our perception of
otherness: the other (‘the African’) is still too often
seen as a strange, exotic outsider lacking in historical
attachments. No exception to these erroneous projec-
tions and representations is made for the contemporary
artists or artistic endeavours of the African continent.
Following the advice of Paul Gilroy*, another great
mind of cultural studies who recommends a ‘post-exotic’
approach of African cultures, it appears pertinent to
examine the work achieved by contemporary artists in
order to dismantle these representations and clichés.
The determination to reveal the significance of their
accounts and offer a new perspective is one of the
driving forces behind this exhibition project.

To conduct this examination, our approach consists
in assembling artists who are, for the most part, very
young and likely to have critical viewpoints and percep-
tions of their times. Among the seventeen artists that
we feature here — although some are already recognised
on the international artistic scene — most are rarely
exhibited in Europe or are making their European début
for the occasion. As Léonora Miano writes in Habiter les
frontiéres®, ‘they belong to a generation which, having
benefited from the struggles of its forebearers, feels
authorised to valiantly and emphatically undertake the
crossing of their inner shadows.” Indeed, these young
artists express viewpoints of the African continent and
the world which go beyond the usual simplistic divides
(Occident/Africa, whites/blacks, centre/outskirts, etc.)
because they draw on all the cultures that influence
them. In the twofold — and often conflictual — expe-
rience of migration and transfer, each artist faces the
daily challenge of inventing a personal alchemy, either
within his or her country of origin or in the diaspora of

a chosen or forced exile in Europe, the United States, or,
quite frequently, another country of the African conti-
nent. A valid analysis of their works can therefore not
be made by stubbornly seeking a Sub-Saharan line of
descent. Moreover, the artists in this exhibition are only
representative of themselves; they do not form a move-
ment or group belonging to any particular artistic scene
shared by the eleven countries of Southeast Africa®.
Such a scene does not, as such, exist, so diverse are the
political, economic, social and cultural contexts. Odys-
sées africaines is situated outside of the limited scope of
national or territorial frameworks, opening a new space:
that of the artists’ reflections, expressed through their
subjective accounts and works, where our perceptions
and certitudes can be overturned.

The exhibition does not attempt to make an exhaustive
inventory of a ‘finished” history, but rather to consider
its updating as a continuing process of negotiations,
confrontations, interpretations and reinventions in the
present. This exhibition primarily focuses on the history
of gaps, traces, and memorial residues that are likely
to allow meaning to emerge. The artists were invited
to examine the zones of contact between their per-
sonal histories and the official history, between their
individual memory and collective memory, between
their identity-related narratives and political metanar-
ratives, and between the past (history) and the present,
where accounts of history are related. This project is
comparable to what Achille Mbembe7 calls ‘the poetic
productivity of memory’: a reassembling process in the
present which sheds light on the meaning of the past.
The works of these artists seep into the gaps between
what we think we know and what remains to be explai-
ned. Through a wide range of visual media (drawing,
painting, photography, video, sculpture, installation
and performance art), these artists offer us the means
to think differently, both of this shared history and the
contemporary world.

In light of the diversity of issues and memorial dynamics
at work within this project, three themes were chosen
to bring structure to their analysis: historical material
— the subject most widely put forth by the artists in the
exhibition —, the body, and the urban space.

Archives and iconographic documents, narrative traces
and memorial residues: through these materials, which
are diversely manipulated, organised and conceived
according to the individual artist, the past is elucidated
and new present-day meanings are attributed to it.
Thus the artists comprise a new, progressive knowledge
which escapes the usual categories. Sammy Baloji
describes it along these lines: ‘In my work, elements
from the present and past intersect to bring shape to
something new.’ For Odyssées africaines, Baloji chose to
collaborate with Lazara Rosell Albear, a Cuban dancer,
choreographer and film-maker, for a work called Bare-
Faced. The piece comprises video, photography and
performance art, and takes elements from historical
archives to question shared memory and the process
of cultural hybridisation. In her new installation Pour la
Jeunesse, Emma Wolukau-Wanambwa literally confronts
the viewer with the obsolete content of old books for
children that were sent to African libraries in recent
times for ‘humanitarian’ and ‘educational’ reasons. In
his photographic series Une vie apres la mort, Georges
Senga juxtaposes the hagiographic images of Patrice
Lumumba, a historical African figure, with those of an
everyday Congolese citizen to challenge the erasure of
memory and its reconstructions. Meleko Mokgosi sub-
jects the texts of another exhibition’s title plaques to
critical analysis in his installation Modern Art: The Root of
African Savages II. He takes inspiration from archives to
document the marginalised aspects of history which he
evokes in Fully Belly, a series of monumental paintings
arranged in near-cinematographic sequences.

Archives are also the basis for the examination of
other physical or memorial vestiges. In an installa-
tion comprising a mural fresco designed in situ and a
video (yet to be titled), Kemang Wa Lehulere renders
his meticulous analysis of the subconscious impact of
history’s meaningful silences. Anawana Haloba’s ins-
tallation This and many more? offers an updated point
of view on colonial conflicts and their impacts on the
development of countries still under domination.

In a blend of history and autobiographical
memory, Wanja Kimani’s Borrowed Intimacy provides a
delicately embroidered testimony expressing the fragi-
lity of memory’s traces in the deracination of exile. Her
video Utopia explores the construction of the ‘diaspo-
ric’ identity through the mythification of one’s origins.

Other materials are sometimes utilised to make history
‘talk’. Maimuna Adam uses the cloth that was once
used to make military uniform shirts in her installation
(M)atrimony and uses coffee or tea instead of ink in
her drawings titled Family History as a reference to the
exploitation of these goods by colonial companies.

Using the body, caught up in the fabric of the world and
its individual histories, the artists deliver their views
of the contemporary forms of social limitation in the
context of complex societies. The exhibition often gives
voice to issues of individual liberties, gender, sexuality
and secularism. Athi-Patra Ruga makes a spectacular
statement of such issues in two allegorical works: the
sculpture Approved model of the New Azania and the
tapestry Proposed model of the New Azanian. In the three
paintings she presents — Ini, In the Wings and Living the
Dream — Portia Zvavahera blends spiritual considera-
tions with intimate questions of the female experience.
The status of the African woman is the subject of Billie
Zangewa’s tapestry Fire Escape II. It is also explored by
Rehema Chachage in the video she produced for the
exhibition, The Flower, where the artist pursues her ana-
lysis of rituals, and challenges the instrumentalisation
of women’s bodies by comparing such misuse with the
strength of traditional models. Ato Malinda reveals her
view of homosexuality in Africa in Untitled derivative of
Mshoga Mpya, or the New Homosexual, a performance
piece (including an installation and a performance).

In this contemporary archaeology uncovered by the
artists, the issue of urban space is often raised as a
(hi)story subject since it represents a spatial and tempo-
ral materialisation of the past, present and future combi-
ned. The colonial legacy — including the establishment of
boundaries, the organisation of territories, the changes
subsequent to independence, rural flight and popula-
tion migrations — has contributed to shaping urban terri-
tories through the ‘reuse’ and ‘updating’ of older spaces.
These rapid transformations of the urban landscape have
scrambled traditional indicators, dissolved spatial mar-
kers and pulverised social and psychological reference
points. The artists who have personally experienced
these ruptures and transformations use their works to
express the challenges that arise from these new urban
issues and their social, economic and cultural impacts.
From commitment to testimony to criticism, the artists
bring forth a new social realm from these urban spaces.

In MD370, a new video work produced for
the exhibition, Rina Ralay-Ranaivo captures his city,
Tananarive, in archive snapshots which he juxtaposes
with recently filmed sequences, expressing all the nos-
talgia of past greatness borne by its inhabitants as if
they were frozen in motionless time. Other works bring
context to the marginalised aspects of urban popula-
tions. Yves Sambu brings two of his passions — la SAPE
(Society of Ambiance-Makers and Elegant People) and
cemeteries — together in his photographic series Vanité
apparente, where he documents the surprising history of
the sapeurs of Kinshasa and their gatherings in an old
cemetery. Michele Mathison reinvests everyday objects
to reveal their historical, political and symbolic power,
as demonstrated in his sculpture Breaking Ground.

There are a great many artistic representations of
deconstruction and reassembly work in Odyssées afri-
caines. Dividing lines appear between the autobiogra-
phical narrative and the exploration of political and
social issues and between the emergence of fictions and
the construction of narrative accounts. However, from
each point of view, the fragments of a contemporary
reality emerge. It is easy to perceive that there are close
links between the examined themes, which sometimes
become entangled in the works as they do in the reality
of life and history, since they all comprise movements:
the movements of memories, ideas, cultures, objects
and archives (carried away by the colonists and dis-
played in Occidental museums), and, of course, people,
beginning with the migrations within the African conti-
nent itself.

The exhibition circuit of the BRASS intentionally re-
creates these non-linear movements and the tangling
of themes. It offers a dynamic rapport with the works
without constituting an imperative for visitors, who are
free to create their own artistic voyage through the two
large galleries and the ground floor level spaces provi-
ding a closer look at certain video works. We also find it
interesting to point out that the creations presented in
this exhibition strike a chord with the historical energy
of this venue. Like its neighbour the WIELS — Centre
d’Art Contemporain, the BRASS is part of the industrial
heritage of Brussels of the early twentieth century. This

former brewery, now a cultural centre, is a symbol of the
city’s architectural past and its golden age of industrial
development. One of the exhibition galleries still houses
the old machines, and the walls and floors still bear
their original marble or ceramic tiles. The scenographer
has arranged the exhibition in such a way to facilitate
a coherent yet tactful dialogue between the interior
architecture of the building and the works on display.

Conceived as a polyphonic space, the exhibition Odys-
sées africaines involves a multiplicity of viewpoints and
positions, and shows that unique ability of artists to
play on several registers as they revitalise, update or
fictionalise their various symbolic heritages to build
unprecedented structures, produce prolific hybridisa-
tions or even create new utopias. Throughout Odyssées
africaines, rare are the works which directly address
current events, but all nonetheless question the rea-
lities of the present time. One generalisation we can
especially observe in all these artists is the strength of
their creations. By disorganising and reorganising our
visual and emotional experience, they metamorphose
our imaginations. As Edouard Glissant?® suggests, artists
are certainly the trustees of their respective histories,
but the landscape of their world is the world itself, and
its frontier is open.

1 6

The Sea is History by The artists featured in

Derek Walcott from his poetry the exhibition are from the

collection The Star-Apple Democratic Republic of the Congo,

Kingdom, published by Kenya, Uganda, Tanzania,

Jonathan Cape Ltd,1980. Mozambique, Malawi, Botswana,
Zimbabwe, Zambia, South Africa,

2 Madagascar and - in the case of
The black Journey, an expedition Lazara Rosell Albear, who appears
led by Citroén, 1924 — 1925. in a collaboration with

Sammy Baloji — Cuba.
3
Stuart Hall by Mark Alizart, 7

Stuart Hall, Eric Macé, Sortir de la grande nuit — Essai
Eric Maigret, published by sur I’Afrique décolonisée by
Amsterdam, 2007. Achille Mbembe, published by

La Découverte, 2013.
4
L'Atlantique noir. Modernité et 8
double conscience by Poétique de la Relation
Paul Gilroy, published by (Poétique Ill) by Edouard Glissant,
Amsterdam, 2010. Gallimard, 1990.

5

Habiter la frontiere by
Léonora Miano, published by
I'Arche, 2012.

REMERCIEMENTS

Ma gratitude est immense envers celles et ceux qui ont
rendu cette exposition possible et tout particulierement
Frédéric Fournes, Matthieu Gaillet, Quentin Velghe et
I'ensemble de la formidable équipe du BRASS, Chris-
tine Vendredi-Auzanneau, Franck Houndégla, Aurélia
Bismuth, Juliette de Gonet, Catherine Mancier, Gilles
Moorghen et enfin Marie-Ange Moulonguet, sans qui
ces Odpyssées africaines n'auraient pas pu exister.

Je tiens a remercier tres chaleureusement les artistes,
les galeries et les préteurs des ceuvres, Dirk Snauwaert
et toute I'équipe du WIELS pour leur soutien et leur
contribution importante avec la création du programme
partagé durant la période commune aux expositions
Body Talk de la commissaire Koyo Kouoh au WIELS et
Odyssées africaines au BRASS.

BEDANKING

Mijn dankbaarheid aan al diegenen die deze expositie
mogelijk gemaakt hebben is zeer groot, met in het bijzon-
der Frédéric Fournes, Matthieu Gaillet, Quentin Velghe en
de voltallige, formidabele ploeg van het BRASS, Christine
Vendredi-Auzanneau, Franck Houndégla, Aurélia Bismuth,
Juliette de Gonet, Catherine Mancier, Gilles Moorghen
en tenslotte Marie-Ange Moulonguet, zonder hen waren
deze Odyssées africaines er nooit kunnen komen.

Ik sta erop om de kunstenaars heel hartelijk te bedan-
ken, net als de galerijen en diegenen die ons werken
geleend hebben, Dirk Snauwaert en het hele team van
het WIELS voor hun steun en hun belangrijke bijdrage
aan de creatie van het gezamenlijke programma tijdens
de gemeenschappelijke periode op de exposities Body
Talk van curator Koyo Kouoh in het WIELS en Odyssées
africaines in het BRASS.

ACKNOWLEDGEMENTS

I would like to express my tremendous gratitude to the
men and women who made this exhibition possible, and
in particular Frédéric Fournes, Matthieu Gaillet, Quentin
Velghe and the whole wonderful team of the BRASS,
Christine Vendredi-Auzanneau, Franck Houndégla, Auré-
lia Bismuth, Juliette de Gonet, Catherine Mancier, Gilles
Moorghen and Marie-Ange Moulonguet, without whom
Odyssées africaines could not have existed.

I would also like to warmly thank the artists, galleries
and lenders of the works, as well as Dirk Snauwaert
and the entire team of the WIELS for their support and
significant contribution in creating a shared programme
for the period during which Body Talk, curated by Koyo
Kouoh at the WIELS, coincided with Odyssées africaines
at the BRASS.

BRASS

7

ODYSSEES AFRICAINES



BRASS

7

ODYSSEES AFRICAINES

ARTISTES
ET (EUVRES
PRESENTEES

KUNSTENAARS
EN WERKEN

ARTISTS AND
WORKS ON
EXHIBIT

par/ door / by
Julie Crenn

Maimuna Adam

Née en 1984 au Mozambique,
vit et travaille au Mozambique.

Maimuna Adam déploie une réflexion de
type mémoriel ou I'Histoire, la migration
et I'identité constituent des repéres
essentiels. Dans un espace narratif
généré par le dessin, I'installation, la
photographie et la vidéo, elle explore
une histoire disséminée dans le temps et
dans I'espace. Elle utilise des matériaux
pauvres extraits du quotidien: des
vétements, du charbon, de I'encre, du
café, de la fibre de bananier, du papier
ou des cheveux. lls recélent chacun une
symbolique intense invitant le regardeur
a la projection. L'exposition met en
dialogue deux ceuvres, (M)atrimony

et Family History (2011), générant

des résonances entre I'introspection et
I'exhibition. (M)atrimony, composée
d’une robe réalisée a partir du tissu

qui servait autrefois a confectionner les
chemises des uniformes coloniaux, est
figée dans I'espace. Elle trbne au centre
d’une grande poéle métallique remplie
de café liquide qui, peu a peu, colonise
I'épais tissu. Family History forme un
ensemble de dessins principalement
réalisés au moyen d’encres, de café et
de charbon. lls figurent les esquisses

de traces, d’empreintes et de fluides
d’une histoire intérieure. La salissure
tient une place importante: les dessins,
les tissus et les objets sont marqués

par des effluves humaines, terrestres et
végétales. Des taches et des traces se
superposent aux figures insaisissables.
En combinant la mémoire collective

et la mémoire personnelle, Maimuna
Adam trace de nouvelles histoires au
sein d’'un espace entre-deux (Homi K.

Bhabha) ol I'hybridation des références
et la critique sont exprimées.

NL Ze is geboren in 1984, in
Mozambique, waar ze ook woont en werkt.

Maimuna Adam werkt voor haar
beschouwingen op basis van het
geheugen, waarin de geschiedenis,
migratie en identiteit essentiéle ijkpunten
vormen. Ze gaat op verkenning doorheen
een geschiedenis die in ruimte en

tijd verspreid is, door middel van een
verhalende ruimte die wordt gegenereerd
door tekeningen, een installatie,
fotografie en video. Ze gebruikt daarvoor
basismateriaal uit het leven van alledag:
kleding, houtskool, inkt, koffie, vezels
van de bananenboom, papier en haren.
Al dit materiaal draagt een intense
symboliek in zich die de toeschouwer

tot projectie aanzet. De tentoonstelling
plaatst twee van haar werken in dialoog,
(M)atrimony en Family History (2011),
waardoor resonanties ontstaan tussen
introspectie en exhibitie. (M)atrimony,
een werk dat bestaat uit een jurk die
vervaardigd is uit stof die vroeger gebruikt
werd om koloniale uniformen te maken,
is verstild in de ruimte. Ze rijst op uit

een grote metalen pan die gevuld is met
vloeibare koffie die beetje bij beetje de
stof verovert. Family History is een geheel
van tekeningen die hoofdzakelijk gemaakt
werden met inkt, koffie en houtskool.

Ze schetsen de sporen, indrukken en
stromen van een inwendige geschiedenis.
Vlekken nemen een belangrijke plaats in:
tekeningen, stoffen en voorwerpen zijn
getekend door menselijke, wereldse en
plantaardige sporen. Vlekken en sporen
lopen over elkaar heen in (on)begrijpbare
vormen. Door het collectieve en het
individuele geheugen te combineren
tekent Maimuna Adam nieuwe verhalen
in een zogenoemde ‘entre-deux’-ruimte
(Homi K. Bhabha) waarin de kruising van
referenties en kritiek tot uitdrukking komt.

EN Born in Mozambique in 1984;
lives and works in Mozambique.

Maimuna Adam takes a memorial-type
approach to her contemplation of history
in which migration and identity form
essential reference points. In the narrative
space produced by drawing, installation,
photography and video, she explores a
history scattered through time and space.
To do so, she uses simple materials taken
from daily life: garments, charcoal, ink,
coffee, banana tree fibre, paper and hair.
Each holds an intense symbolism inviting
the viewer to project his or her own
metaphors onto the work. This exhibition
juxtaposes two works, (M)atrimony

and Family History (2011), which
together generate resonances between
introspection and disclosure. (M)atrimony,
a work frozen in time, comprises a dress
made of a fabric that was once used

for colonial uniforms. The dress stands

in the centre of a great metal pan filled
with liquid coffee which gradually settles
into the thick fabric. Family History is

a series of drawings mainly executed
using inks, coffee and charcoal. These
sketches depict the traces, impressions
and flow of an inner story. Filthiness is
a recurring motif: drawings, fabric and
objects are marked by the excretions of
man, plants and the earth. Stains and
smudges overlap elusive figures. In this
‘hybrid’ space (a term coined by Homi
K. Bhabha) combining collective and
personal memory, Maimuna Adam tells
new stories expressing the ‘hybridisation
of references and judgements.

Sammy Baloji &
Lazara Rosell Albear

Sammy Baloji | Né en 1978 en

République démocratique du Congo,
vit et travaille entre la Belgique et la
République démocratique du Congo.

Lazara Rosell Albear | Née en 1978 a
Cuba, vit et travaille en Belgique.

Le projet Bare-Faced (2015) est le fruit
d’une rencontre et d'une collaboration
entre Sammy Baloji, plasticien congolais,
et Lazara Rosell Albear, danseuse,
chorégraphe et vidéaste cubaine. L'ceuvre,
qui est a la fois une installation et une
performance, est formée de trois volets:
photographique, vidéo et performatif.

A Bruxelles, I'installation vidéo présente
un ensemble d'images: des extraits de
performances réalisées en 2011 par

les deux artistes dans lesquels nous
voyons des séguences ou, sur le corps

de Lazara, sont projetées des images

de scarifications; d'autres images ou
I'artiste, par un jeu de miroir, devient
Mami Wata, une déesse aquatique issue
du culte Vodoun présent en Afrique et

en Amérique latine; des photographies
liées aux rituels vaudous a Cuba, ainsi
que des images de danseuses congolaises
en état de transe. Les artistes présentent
également les images d'un crane que
Sammy Baloji a découvert au musée de
Tervuren en Belgique. Il appartient a
Lusinga, un chef congolais assassiné dont
le crane fut déposé dans les collections
du musée en 1964. Il apparaft comme

la relique de la conquéte coloniale que
I'artiste vient mettre en regard avec sa
propre histoire. En faisant des allers-
retours entre la République démocratique
du Congo et Cuba, les artistes confrontent
leurs histoires personnelles a un

héritage culturel et religieux, aux images
passées comme présentes de I'histoire
transatlantique, de la colonisation et du
racisme. L'ceuvre, transdisciplinaire et
transculturelle, établit des connexions
entre I'Histoire et le présent, et souligne
ainsi la nécessité de la transmission d’une
mémoire partagée.

NL Sammy Baloji / Is geboren in
1978, in de Democratische Republiek
Congo. Hij woont en werkt zowel in Belgié
als in de Democratische Republiek Congo.
Lazara Rosell Albear / Is geboren in 1978,
in Cuba. Ze woont en werkt in Belgié.

Het project Bare-Faced (2015) is

het resultaat van de ontmoeting

van Sammy Baloji, een Congolese
plastisch kunstenaar, met Lazara

Rosell Albear, danseres, choreografe en
videokunstenares, en de samenwerking
die daaruit is gegroeid. Het werk is
tegelijkertijd een installatie en een
performance. Het bestaat uit drie luiken:
fotografie, video en performance. De
video-installatie in Brussel bestaat uit een
groot geheel van beelden: fragmenten
uit performances die in 2011 door beide
kunstenaars werden gerealiseerd en
waarin we sequenties zien met beelden
van rituele insnijdingen die geprojecteerd
worden op het lichaam van Lazara en
andere beelden waarop de kunstenares
door met spiegels te werken Mami Wata
wordt, een zeegodin uit de voodoocultus

die voorkomt in Afrika en in Latijns-
Amerika; foto’s die betrekking hebben
op de voodoorituelen in Cuba, alsook
beelden van Congolese danseressen in
trance. De kunstenaars presenteren ook
beelden van een schedel die Sammy
Baloji heeft ontdekt in het museum van
Tervuren in Belgié. Het is de schedel
van Lusinga, een Congolese chef die
vermoord werd en wiens schedel in 1964
in de collecties van het museum werd
opgenomen. Hij wordt tentoongesteld als
een relikwie van de koloniale verovering
die de kunstenaar tegenover zijn eigen
geschiedenis plaatst. Door heen en

weer te reizen tussen de Democratische
Republiek Congo en Cuba confronteren
de kunstenaars hun eigen geschiedenis
met het culturele en religieuze erfgoed,
met beelden uit het heden en verleden
van de trans-Atlantische geschiedenis,
de kolonisatie en het racisme. Het werk
overstijgt kunstvormen en culturen,

legt verbanden tussen de geschiedenis
en het heden en benadrukt op die
manier hoe noodzakelijk het is dat het
collectieve geheugen doorgegeven wordt.

EN Sammy Baloji / Born in the
Democratic Republic of the Congo in
1978; lives and works in Belgium and the
Democratic Republic of the Congo.

Lazara Rosell Albear / Born in Cuba in
1978; lives and works in Belgium.

The project Bare-Faced (2015) is the
result of an encounter and collaboration
between Sammy Baloji, a Congolese
visual artist, and Lazara Rosell Albear,

a Cuban dancer, choreographer and video
maker. The work is both an installation
and a performance piece in three parts:
photo, video and performance. For

this exhibition in Brussels, the video
installation presents images taken from
performances executed by the two artists
in 2011. Sequences include images

of scarifications being projected onto
Lazara’s body; a mirror trick whereby the
artist becomes Mami Wata, an aquatic
goddess of the Vodun religion present in
Africa and Latin America; photographs
of Vodun rituals in Cuba; and images

of Congolese dancers in a trance state.
The artists also present the images of a
skull that Sammy Baloji discovered in
the Tervuren museum of Belgium: that
of Lusinga, an assassinated Congolese
chief. His cranium was added to the
museum’s collections in 1964. Here, the
skull represents a relic of the colonial
conquest that the artist compares to his
own history. Drawing parallels between
the Democratic Republic of the Congo
and Cuba, the two artists correlate their
personal histories with their cultural and
religious heritages and with past and
present images of transatlantic culture,
colonisation and racism. This cross-
disciplinary work establishes connections
between history and the present, thus
emphasising the need to pass down

a shared memory.

6
Rehema Chachage

Née en 1987 en Tanzanie,
vit et travaille en Tanzanie.

Les ceuvres de Rehema Chachage

sont élaborées a partir d'une analyse
critique des rituels culturels et religieux
pratiqués de génération en génération.
Des rituels subis et répétés par les
femmes de sa famille. Les corps de sa
meére, de sa grand-mére et ceux des
générations précédentes ont été marqués
par différents passages: naissance,
mariage, maternité, mort. L'ceuvre vidéo

The Flower (2014) explore le rituel du
henné, répandu dans les régions cétiéres
de la Tanzanie. Une cérémonie pratiquée
entre femmes, qui consiste a orner de
dessins floraux et végétaux le corps

d’'une femme avant son mariage. Le
corps décoré et paré est ainsi considéré
comme une offrande au futur époux. Sur
I'écran, I'artiste se tient debout, elle porte
une robe blanche. Son corps est voilé

par un tissu blanc sur lequel des motifs
floraux sont progressivement dessinés.

lls colonisent I'espace de I'écran jusqu’a
rendre le corps totalement invisible. Une
voix féminine déclame un chant issu de
la culture Mwambao. La chanson raconte
la douleur vécue par une femme lors d’un
accouchement solitaire, la peur ressentie
et le besoin de soutien de sa mere.

The Flower est d'ailleurs projetée sur un
voile ou est inscrit un poéme écrit par

la mére de l'artiste. Par I'intime et la
métaphore, I'artiste pointe du doigt les
rituels religieux et culturels qui participent
a la persistance d’une oppression
patriarcale réduisant le corps des femmes
a un territoire colonisé. Les motifs floraux
obstruent le corps et I'identité de la
femme qui, a force de chants, parvient a
leur effacement. Les fleurs s’évanouissent,
le corps réapparaft, libéré de toute marque
extérieure.

NL Zij is geboren in 1987, in
Tanzania, waar ze ook woont en werkt.

Het werk van Rehema Chachage ontstaat
uit een kritische analyse van de culturele
en religieuze rituelen die al generaties
lang uitgevoerd worden. Rituelen die

de vrouwen uit haar familie ondergaan
en voortgezet hebben. Het lichaam

van haar moeder, haar grootmoeder en
de nog oudere generaties is getekend
door verschillende stadia: geboorte,
huwelijk, moederschap, overlijden.

Het videowerkstuk The Flower (2014)
analyseert het hennaritueel dat voorkomt
in de kuststreken van Tanzania. Het is
een ceremonie onder vrouwen die erin
bestaat het lichaam van een vrouw

voor haar huwelijk te versieren met
bloemen- en plantentekeningen. Op die
maner wordt het versierde, opgesmukte
lichaam gezien als een offergave aan de
toekomstige echtgenoot. Op het scherm
staat de kunstenares rechtop, gekleed in
een witte jurk. Haar lichaam is versluierd
met witte stof waarop beetje bij beetje
bloemenmotieven getekend worden.

Ze koloniseren als het ware de ruimte
van het scherm, totdat het lichaam
volledig onzichtbaar geworden is. Een
vrouwenstem declameert een lied uit

de Mwambao-cultuur. Het lied vertelt
de pijn die een vrouw doormaakt als

ze alleen bevalt, de angst die ze voelt

en de behoefte om door haar moeder
bijgestaan te worden. The Flower wordt
trouwens geprojecteerd op een sluier
waarop een gedicht van de moeder

van de kunstenares geschreven staat.
Door die intimiteit en die metafoor

wijst de kunstenares de religieuze en
culturele rituelen met de vinger die deel

blijven uitmaken van een patriarchale
onderdrukking die het lichaam van de
vrouwen herleidt tot gekoloniseerd gebied.
De bloemenmotieven verminken het
lichaam en de identiteit van de vrouw

die er dankzij de liederen in slaagt ze

te verwijderen. De bloemen verwelken,
het lichaam komt opnieuw tevoorschijn,
bevrijd van alle uitwendige sporen.

EN Born in Tanzania in 1987; lives
and works in Tanzania.

The works of Rehema Chachage are
based on a critical analysis of cultural
and religious practices passed down
through the generations: female rituals
sustained, then repeated by the women in
her family. The bodies of her mother, her
grandmother and preceding generations of
women were marked by various initiatory
passages: birth, marriage, maternity,
death. Her video work The Flower (2014)
explores the henna ritual widely practiced
in the coastal regions of Tanzania. This
female ceremony consists of adorning
the body of a bride-to-be with leafy and
floral designs. The body thus embellished
is considered an offering to the future
husband. On the screen, the artist can

be seen standing in a white dress. Her
body is veiled by white fabric upon which
floral designs progressively appear. The
drawings invade the screen until the body
becomes completely invisible. A woman’s
voice can be heard wailing a Mwambao
chant. It tells of a woman who is giving
birth alone: the pain she experiences,

the fear she feels, and her need for her
mother’s support. Likewise, The Flower
is projected onto a veil which bears a
poem written by the artist's mother.
Through this intimate approach and its
extended metaphor, the artist points a
finger at the religious and cultural rituals
that contribute to the persistence of

a patriarchal oppression that reduces
women’s bodies to a colonised territory.
The floral designs obstruct the woman’s
body and identity; however, as the chant
persists, the designs begin to disappear.
The flowers vanish and the body
reappears free of any exterior marking.

Anawana Haloha

Née en 1978 en Zambie, vit et travaille
en Norvege.

Anawana Haloba produit un art
protéiforme ol le corps occupe une
position centrale, il est le vecteur par
lequel est exprimée la complexité

des rapports humains. Des rapports
sociopolitiques, économiques, culturels
qui soulevent des problématiques liées a
la domination et I'exploitation. L'Histoire
représente un point d'ancrage essentiel
dans son approche. Par la poésie et la
symbolique, elle pose un regard critique
et ouvre de nouvelles trajectoires pour
résister a I'univocité de son récit. Au
BRASS, l'artiste présente This and Many
More? (2013). Dans un premier espace
sont présentés quatre bidons métalliques
a l'intérieur desquels sont placés des
écrans. Il nous faut nous pencher pour
découvrir les images vidéo: sur une
surface blanchie, des pieds avancent
continuellement; un sol craquelé est
frappé par un marteau puis, des mains

récupérent des fragments de terre; la
carte du monde est reconstituée a I'aide
de cartes a jouer au dos desquelles

sont inscrits des poémes d’auteurs
postcoloniaux. Dans un second espace,
tréne un monticule de cristaux de sel
faisant ici référence a la Marche du sel
initiée le 12 mars 1930 par le Mahatma
Gandhi. Il invite le peuple a recueillir de
ses mains le sel de I'océan Indien pour
signifier aux colons britanniques un refus
collectif de se soumettre a un imp6t
injustifié. La marche indienne annonce
I'amplification de la décolonisation en
Asie et en Afrique. L'ceuvre regorge de
symboles, de gestes, de mots incitant
au mouvement, a la résistance et a la
désobéissance.

NL Ze is geboren in 1978, in Zambia,
en ze woont en werkt in Noorwegen.

Anawana Haloba beoefent een vorm van
veelzijdige kunst waarin het lichaam

een centrale plaats inneemt en het
kanaal vormt waarlangs de complexiteit
van de menselijke verhoudingen wordt
uitgedrukt. Sociaal-politieke, economische
en culturele verhoudingen die de
problematiek oproepen van dominantie
en exploitatie. De geschiedenis vormt een
essentieel ankerpunt in haar werkwijze.
Door middel van poézie en symboliek laat
zij een kritische blik zien en opent nieuwe
wegen om tegen de eenduidigheid van
haar verhaal in te gaan. In het BRASS
presenteert de kunstenares This and Many
More? (2013). In de eerste ruimte staan
vier metalen kannen waarin schermen
geplaatst zijn. Je moet je vooroverbuigen
om de videobeelden te ontdekken: voeten
die continu voortstappen; een hamer
slaat op een gebarsten vlioer waarna
handen stukken aardewerk recupereren;
de wereldkaart krijgt een nieuwe vorm
met behulp van speelkaarten met op de
rug gedichten van postkoloniale auteurs.
In een tweede ruimte rijst een heuveltje
van zoutkristallen op, een referentie naar
de Zoutmars die op 12 maart 1930

door Mahatma Gandhi werd ingezet. Hij
vraagt de mensen om zout uit de Indische
Oceaan in hun handen te nemen om

aan de Britse kolonisten te laten zien

dat zij zich collectief verzetten tegen een
onrechtvaardige belasting. De Indiase
mars is de voorbode van de steeds groter
wordende dekolonisering in Azié en Afrika.
Het werk zit boordevol symbolen, gebaren
en woorden die aanzetten tot actie, verzet
en ongehoorzaamheid.

EN Born in Zambia in 1978; lives and
works in Norway.

Anawana Haloba produces multi-
faceted art where the body occupies a
central role as a vector to express the
complexity of human relationships. These
sociopolitical, economical and cultural
relationships raise issues of domination
and exploitation. History represents an
essential reference point in her approach.
She reveals her critical view through
metaphor and symbolism, offering new
perspectives for resisting the inescapable
that she depicts. At the BRASS, the artist
presents This and Many More? (2013).
The first space presents four metal petrol
cans containing video screens. Viewers
must stoop to see the images. Within,
feet perpetually advance over a bleached
surface; cracked soil is hit with a hammer,
then hands gather fragments of earth; a
map of the world is pieced together from
playing cards upon which the poems of
postcolonial authors are written. In the
second space stands a mound of salt
crystals making reference to the Great
Salt March initiated by Mahatma Gandhi
on 12 March 1930. Gandhi invited the
people to gather salt from the Indian
Ocean as a collective protest against the

unjustified taxes demanded by the British
in colonial India. This civil disobedience
movement heralded the development of
decolonisation in Asia and Africa. The
work is bursting with symbols, gestures
and words encouraging people to rise up,

resist and protest.
b
Wanja Kimani

Née en 1986 au Kenya, vit et
travaille en Ethiopie.

Wanja Kimani développe une pratique

ou la performance, l'installation et la
vidéo sont nourries d’'une réflexion sur

la migration, son fantasme, comme

ses réalités. Avec une approche
autobiographique, elle observe et analyse
la figure de I'étranger. La vidéo Utopia
(2012) est un simulacre d’entretien entre
un agent du gouvernement d’'Utopia

(un état fictif) et une future citoyenne.
Celle-ci expose les raisons de sa migration
dans un pays ol « méme les enfants

ne pleurent pas, puisqu'il n'y a a se
plaindre de rien». La fin de I'entretien est
marquée par une question: « pourquoi
partir? ». Wanja Kimani combine le réel et
I'imaginaire pour construire une réflexion
sur le déracinement. Borrowed Intimacy
(2013) apparait comme une extension de
I'ceuvre Self-portrait (2013), toutes deux
issues de la série Objects of Memory.

Sur un tissu blanc, reprenant les codes
d’une carte postale, est imprimée une
photographie couleur ol apparaissent
deux fillettes portant chacune un bouquet
de fleurs a la main. Sous I'image, un texte
brodé d’une écriture enfantine raconte
I'histoire d’une petite fille venue de tres
loin pour vivre en Ethiopie. Selon I'age,
les souvenirs et les blessures ne sont pas
les mémes. Borrowed Intimacy est une
série de huit ceuvres sur tissu ou l'artiste
fait interagir la photographie et le texte
brodé. Ce dernier évoque les illusions et
les attentes d'une nouvelle vie. L'artiste
engage son expérience personnelle et

la mémoire collective pour souligner
I'inconfort de I'exil.

NL Zij is geboren in 1986, in Kenia.
Ze woont en werkt in Ethiopié.

Wanja Kimani hanteert een werkwijze
waarin performances, installaties

en video’s geinspireerd zijn door
beschouwingen over migratie, zowel fictief
als reéel. Vanuit haar autobiografische
invalshoek observeert en analyseert

zij de vreemdeling als figuur. De video
Utopia (2012) is een nabootsing van

een gesprek tussen een ambtenaar van
de regering van Utopia (een fictief land)
en een toekomstige burger. Zij legt de
redenen uit voor haar migratie naar een
land ‘waar zelfs de kinderen niet huilen,
omdat men er niets heeft om over te
klagen.” Aan het einde van het gesprek
komt deze opvallende vraag: ‘Waarom
vertrekken?’. Wanja Kimani vermengt
realiteit en fantasie als basis voor haar
beschouwingen over de ontworteling van
mensen. Borrowed Intimacy (2013) vormt
als het ware een verlengstuk van het werk
Self-portrait (2013) en komen allebei

uit de reeks Objects of Memory. Op een
wit doekje dat eruitziet als een briefkaart
is een kleurenfoto gedrukt waarop twee
kleine meisjes staan die elk een boeketje

7

ODYSSEES AFRICAINES

BRASS



BRASS

7

ODYSSEES AFRICAINES

10

bloemen in de hand houden. Onder

de foto staat een geborduurde tekst in
kinderschrift die het verhaal vertelt van
een klein meisje dat van heel ver gekomen
is om in Ethiopié te komen wonen.

De herinneringen en wonden zijn niet
dezelfde, dat hangt samen met de leeftijd.
Borrowed Intimacy is een reeks van acht
werken op doekjes, waarin de kunstenares
een interactie creéert tussen fotografie en
de geborduurde tekst. Die tekst beschrijft
de illusies en verwachtingen van een
nieuw leven. De kunstenares put uit

haar eigen ervaring en uit het collectieve
geheugen om de ongemakkelijke situatie
van ballingen te onderstrepen.

EN Born in Kenya in 1986; lives and
works in Ethiopia.

Wanja Kimani cultivates a combination
of performance art, installation and video
fuelled by an examination of migration,
its illusions and its realities. Using an
autobiographical approach, she observes
and analyses the foreigner as a symbol.
The video Utopia (2012) is the portrayal
of an interview between a government
agent of Utopia (a fictional country) and
a future citizen. The foreigner explains
the reasons for her migration in a country
where ‘even babies don't cry, because
there is nothing to complain about’.

The interview ends on a question: ‘Why
leave?’ Wanja Kimani combines reality
with the imaginary to trigger the viewer's
reflection on cultural displacement.
Borrowed Intimacy (2013) appears to
be an extension of the work Self-portrait
(2013). Both belong to the series
Objects of Memory. Borrowing from a
postcard’s frame of reference, a colour
photo — showing two little girls each
holding a bouquet of flowers — is printed
on a white piece of fabric. Beneath

the image, the embroidery of a text

in a child’s handwriting tells the story

of a little girl who came from very far
away to live in Ethiopia. Memories and
heartbreak are not the same at every age.
Borrowed Intimacy is a series of eight
works on fabric each revealing interplay
between the photo and the embroidered
words. The texts evoke the illusions and
expectations of a new life. The artist
combines her personal experience with
collective memory to accentuate the
discomfort of exile.

@
Ato Malinda

Née en 1981 au Kenya, vit et travaille
entre le Kenya, les Pays-Bas et
les Etats-Unis.

La peinture, les installations et les
performances d’Ato Malinda ouvrent un
espace critique ou les problématiques
liges au féminisme noir, a I'’homosexualité
et a I'expérience féminine peuvent étre
exprimées. Untitled derivative of Mshoga
Mpya, or the New Homosexual (2014)
est une installation-performance formée
d'un abri, de textes, de dessins et

de chants. A Nairobi, I'artiste méne

une enquéte de type ethnographique

en réalisant des entretiens avec sept
personnes appartenant a la communauté
queer. Sept Mshoga («homosexuel »

en kiswahili) qui lui ont confié leurs
histoires, leurs parcours, leurs désirs,

leurs inquiétudes. Les récits intimes sont
restitués publiquement par I'artiste au
creux d'un dispositif modeste et efficace.
Sur les parois intérieures et extérieures
d’une cabane en bois, Ato Malinda
retranscrit a la craie des fragments

des entretiens. Son visage porte les
couleurs du drapeau LGBT, elle est

la porte-parole d'un groupe auquel

elle appartient. Aux textes s'ajoute sa
voix puisqu’elle chante non seulement
I'expérience des autres, mais aussi la
sienne. Elle établit également le dessin
d’une carte architecturale des lieux
fréquentés par la communauté queer

de Nairobi. A partir d'un territoire
spécifique, elle expose les voix d'une
minorité oppressée. De maniére directe et
indirecte, I'artiste livre au public les récits
d’individus privés de voix et subissant
différentes formes d’exclusion.

NL Ze is geboren in 1981, in Kenia,
en woont en werkt zowel in Kenia,
Nederland als in de Verenigde Staten.

De schilderijen, installaties en
‘performances’ van Ato Malinda geven
toegang tot een kritische ruimte waarin
de problematiek in verband met het
zwarte feminisme, homoseksualiteit en
het vrouw-zijn kan worden uitgedrukt.
Untitled derivative of Mshoga Mpya,

or the New Homosexual (2014) is een
installatie-performance die bestaat uit
een kleine cabine, teksten, tekeningen en
liedjes. De kunstenares doet in Nairobi
een soort etnografisch onderzoek waarvoor
zij gesprekken voert met zeven personen
uit de ‘queer’-gemeenschap. Zeven
Mshoga (‘homoseksuelen’ in het kiswabhili)
die haar hun verhalen, hun levensweg,
hun verlangens en hun angsten hebben
toevertrouwd. Deze intieme verhalen
worden door de kunstenares in het publiek
gereconstrueerd in een bescheiden,
efficiént decor. Op de binnen- en
buitenwanden van een houten hutje
schrijft Ato Malinda met krijt fragmenten
uit haar gesprekken op. Haar gezicht
heeft de kleuren van de LGBT-vlag, zij is
de woordvoerster van een groep waartoe
zij behoort. Naast de teksten is er ook
haar stem: zij zingt niet alleen over de
ervaringen van anderen, maar ook over
haar eigen belevenissen. Zij heeft ook een
tekening gemaakt van het liggingsplan
van de plaatsen waar de mensen van de
queer-gemeenschap van Nairobi komen.
Vanop een specifieke plek is zij de stem
van een onderdrukte minderheid. Zo
brengt de kunstenares rechtstreeks en
onrechtstreeks de persoonlijke verhalen
van zij die hun stem niet kunnen laten
horen en die het slachtoffer zijn van
verschillende vormen van uitsluiting.

EN Born in Kenya in 1981; lives and
works in Kenya, the Netherlands and the
United States.

Ato Malinda’s paintings, installations
and performance art create a critical
space where issues of black feminism,
homosexuality and the female experience
can be expressed. A spokeswoman for
the community to which she belongs,
the artist regularly paints her face with
the colours of the LGBT flag. Untitled
derivative of Mshoga Mpya, or the New
Homosexual (2014) is an installation-
performance work comprising a shelter,
texts, drawings and chants. To begin
with, the artist held an ethnographic
type of investigation by interviewing
seven members of the ‘queer’ community
of Nairobi. These seven Mshoga
(‘homosexuals’ in Kiswahili) confided
their journeys, stories, desires and
preoccupations to the artist, who publicly
reconstructs their intimate accounts in a
simple yet effective way with this work.
On the interior and exterior walls of a

wooden cabin, Ato Malinda transcribes
fragments of the interviews in chalk. The
impact of these texts is reinforced by the
sound of her voice as she chants her own
experience and that of others. The work
also includes a drawing of an architectural
map showing the gathering places of
Nairobi’s homosexual community. From
this specific territory, she reveals the
voices of an oppressed minority. Directly
and indirectly, the artist expresses the
stories of voiceless individuals subjected
to various forms of exclusion.

s
Michele Mathison

Né en 1977 en Afrique du Sud, d’origine
zimbabwéenne, vit et travaille entre le
Zimbabwe et I'Afrique du Sud.

Dans ses travaux récents, Michele
Mathison pointe du doigt les failles du
monde rural au Zimbabwe et en Afrique
du Sud. Les migrations incessantes

vers les zones urbaines causent la
fermeture des petites exploitations
agricoles. L'artiste s'approprie les objets
et les motifs de I'univers paysan pour
mettre en lumiéere non seulement les
défaillances économiques, mais aussi
humaines, sociales et alimentaires. Ainsi,
il extrait les outils des travailleurs (pelles,
trongonneuses, jerrycans, brouettes),
ainsi que le fruit de leur travail : bliches,
fagots de bois, épis de mais ou encore
tétes de vaches empilées dans un caddie.
Les objets liés au monde du travail,

de la récolte au consommateur, sont
démultipliés a I'image de I'ceuvre intitulée
Breaking Ground (2014), formée d’'une
trentaine de pioches en acier assemblées
entre elles. La répétition de I'outil crée un
mouvement allant du haut vers le bas.
Du haut du corps du travailleur absent,
vers le sol symbolisé par un amas de
fragments de béton. Ici, le travail est
déshumanisé, I'outil et sa fonction se
substituent au corps. Le mouvement est
figé dans le temps et dans I'espace, le
travail a cessé. En travaillant les outils

et les biens agricoles, I'artiste pose la
question de la survie des cultures vivrieres
et indépendantes face aux productions
industrielles de masse, conditionnées et
importées. I met en lumiére la disparition
d’'un monde ou le temps est rythmé par
les cultures et les saisons, ol les hommes
et les femmes travaillent la terre pour se
nourrir et en vivre.

NL Hij is geboren in 1977, in Zuid-
Afrika. Hij is van Zimbabwaanse afkomst
en woont en werkt in Zimbabwe en in
Zuid-Afrika.

In zijn recent werk wijst Michele Mathison
op de mislukkingen van de landbouw

in Zimbabwe en in Zuid-Afrika. Door

de onophoudelijke migratiestroom naar
de stedelijke gebieden zijn vele kleine
landbouwondernemingen verplicht

te sluiten. De kunstenaar eigent zich
voorwerpen en motieven van de
landbouwgemeenschap toe om niet alleen
de economische tekortkomingen, maar
ook de menselijke en sociale problemen
alsook de voedselkwestie onder de
aandacht te brengen. Zo werkt hij met het
gereedschap van de arbeiders (spaden,
zaagmachines, jerrycans, kruiwagens)

en met de vruchten van hun werk:
brandhout, takkenbundels, maishalmen
en in een karretje opeengestapelde
koeienkoppen. De voorwerpen die te
maken hebben met de wereld van

het werk, van bij de oogst tot aan de
consument, worden verveelvoudigd naar
het beeld van het werk Breaking Ground
(2014), dat bestaat uit een dertigtal
geassembleerde stalen pikhouwelen. De

herhaling van het werktuig creéert een
beweging die van boven naar beneden
loopt. Van bovenaan het lichaam van

de afwezige arbeider naar de grond toe,
die wordt gesymboliseerd door een hoop
betonfragmenten. Werken heeft hier

niets menselijks meer: het gereedschap
en de functie ervan vervangen het
lichaam. De beweging is verstild in tijd

en ruimte, het werk is gedaan. Door met
gereedschap en landbouwmateriaal te
werken stelt de kunstenaar de vraag naar
de overlevingskansen van de teelt van
voedingsgewassen tegenover de verpakte
en ingevoerde industriéle producten. Hij
vestigt de aandacht op het verdwijnen van
een wereld waarin de tijd liep op het ritme
van de teelt en de seizoenen en waar
mannen en vrouwen het land bewerkten
om zich te voeden en ervan te leven.

EN Born in 1977 in South Africa of
Zimbabwean parents; lives and works in
Zimbabwe and South Africa.

In his recent work, Michele Mathison
points out the flaws in the rural life of
Zimbabwe and South Africa. Incessant
flights to urban areas are condemining
the small farmsteads of these countries.
The artist uses the objects and symbols of
the agricultural world to highlight not only
its economic failings, but also its human,
social and alimentary shortcomings.

The objects, which embody harvest-to-
consumer toil, include workers’ tools

such as shovels, chainsaws, jerrycans
and wheelbarrows, and the fruits of

such labour, such as logs, bundles of
wood, maize cobs and cow’s heads

piled into a shopping cart. The artist

uses an accumulation of such objects,

as in the work Breaking Ground (2014)

a sculpture formed of some thirty steel
pickaxes assembled together. The
repetition of the tool creates a movement
from top to bottom, from where the top

of the worker's body would be down to
the ground, represented by a heap of
concrete fragments. Work is portrayed as
dehumanised; the tool and its function
replace the body. Movement is stuck fast in
time and space; the work is static. With his
use of tools and farming objects, the artist
questions the survival of independent food
crops as opposed to packaged, imported,
industrially-produced goods. He shows the
disappearance of the world where time is
measured by harvests and seasons and
where men and women work the soil to
sustain themselves and thrive.

&
Meleko Mokgosi

Né en 1981 au Botswana, vit et travaille
aux Etats-Unis.

Meleko Mokgosi présente Fully Belly
(2014), un des chapitres d’un projet
intitulé Pax Kaffraria qui forme un
ensemble impressionnant de peintures
initié en 2010. Impressionnant par les

dimensions monumentales des ceuvres
qui instaurent un rapport physique avec
le regardeur et par la dimension critique
affirmée par I'artiste. Ce dernier remet

en cause les normes et les modeles
imposés par le discours occidental sur
I'histoire mondiale. A partir de faits
précis, il revient sur les failles et les
manques du récit de I'histoire coloniale.
Plus largement, il traite de questions
liées a I'africanité, a la globalisation

et a I'esthétique postcoloniale. Meleko
Mokgosi s'inscrit dans une tradition
précise: la peinture d'Histoire. Son
ceuvre, nourrie de références artistiques,
théoriques et historiques pallie les oublis
en invoquant de nouvelles représentations
et de nouvelles perspectives. Ses
peintures émettent un discours critique et
engendrent du savoir. Tout comme dans
le second projet présenté, Modern Art:
The Root of African Savages Il (2012
—2014) qui est une étude critique des
cartels d’une exposition, African Art, New
York and The Avant-garde, présentée au
Metropolitan Museum of Art a New-York
en 2012. Autour et entre les lignes des
cartels reproduits sur des toiles de lin,
I'artiste engage une analyse du lexique et
des concepts énoncés par le musée. Ainsi,
il remet en cause la parole du musée,

le savoir occidental, en déjouant les
mécanismes d’une construction raciale et
en réinscrivant les textes dans une histoire
coloniale trop souvent évacuée.

NL Hij is geboren in 1981, in
Botswana. Hij woont en werkt in de
Verenigde Staten.

Meleko Mokgosi presenteert hier

Fully Belly (2014), één van de
hoofdstukken van een project dat

Pax Kaffraria heet en dat een
indrukwekkend geheel van schilderijen
vormt waaraan hij in 2010 begonnen

is. Indrukwekkend omwille van de
monumentale afmetingen van de werken
waardoor er een fysieke verhouding
ontstaat met de toeschouwer en omwille
van de uitgesproken kritische dimensie
van het werk van de kunstenaar. Hij
stelt zich vragen bij de normen en
modellen die door het Westerse discours
worden opgelegd als het gaat om de
wereldgeschiedenis. Uitgaande van
precieze feiten komt hij terug op het
falen en de tekortkomingen van het
verhaal over de koloniale geschiedenis.
En in ruimere zin gaat hij in op kwesties
die betrekking hebben op de Afrikaanse
identiteit, de globalisering en de
postkoloniale esthetiek. Meleko Mokgosi
behoort tot de kunstenaars van een
welomschreven traditie: het schilderen
van de geschiedenis. Zijn werk barst van
de artistieke, theoretische en historische
referenties en maakt wat vergeten is
goed door nieuwe voorstellingen en
nieuwe perspectieven aan te reiken.

Zijn schilderijen zijn weergaven van een
kritisch discours en genereren kennis.
Dat is ook het geval voor het tweede
project dat hij presenteert, Modern Art:
The Root of African Savages Il (2012 —

2014) dat een kritische studie is van de
bordjes op een tentoonstelling, African
Art, New York and The Avant-garde, die
in 2012 te zien was in het Metropolitan
Museum of Art in New York. Rondom

en tussen de lijnen door van de bordjes,
die gereproduceerd zijn op linnen doek,
maakt de kunstenaar een analyse van de
woordenschat en de concepten die door
het museum gehanteerd worden. Op

die manier stelt hij de woorden van het
museum en de Westerse kennis in vraag
door de mechanismen van een raciaal
getinte constructie in de war te sturen en
teksten te herschrijven in de context van
een koloniale geschiedenis die al te vaak
niet aan bod komt.

EN Born in Botswana in 1981; lives
and works in the United States.

Meleko Mokgosi presents Fully Belly
(2014), a portion of a project called
Pax Kaffraria constituting an impressive
collection of paintings initiated in 2010.
With their monumentality, the works
establish a physical relationship with
the viewer and assert a critical message.
The artist questions the standards and
models imposed by the Western version
of world history. Drawing on precise
facts, he pinpoints the flaws and gaps
in the colonial narrative of history. In

a more general sense, he deals with
issues of African-ness, globalisation

and postcolonial aesthetics. Meleko
Mokgosi practices within a specific
tradition: history painting. His work,
supported by artistic, theoretical and
historical references, proposes to fill in
the blanks with new representations
and new perspectives. His paintings
express criticality, but they also develop
knowledge. The same can be said of
the second project he presents in the
exhibition, Modern Art: The Root of
African Savages Il (2012 — 2014).

The work is a critical study of the title
plaques of the exhibition African Art,
New York and The Avant-garde shown
at The Metropolitan Museum of Art of
New York City in 2012. In this work,
the title plaques are reproduced on linen
canvas. Around and between the lines of
the text, the artist inserts his analysis of
the vocabulary and concepts formulated
by the museum. He thus questions

the museum’s approach, and Western
knowledge as a whole, by circumventing
constructions of race and reformulating
the texts according to truths on colonial
history that are too often dismissed.

it
Rina Ralay-Ranaivo

Né en 1984 a Madagascar, vit et
travaille a Madagascar.

Rina Ralay-Ranaivo filme son ile:
Madagascar. Ses ceuvres vidéo tendent

a distiller des fragments d’une mémoire
collective, que I'artiste qualifie de
«territoire amnésique ». Le film MD370
(2015), produit spécialement pour
I'exposition, se déploie en deux chapitres
qui évoquent deux périodes de I'histoire
du pays: le moment de la décolonisation
et son présent. L'artiste entreméle d'abord
des images d’archives: une jeunesse
malgache qui danse, la présence militaire
frangaise, les mouvements de foule,

la contestation. L'insouciance illusoire
est annulée par I'autorité et I'idée de
répression. Les images contemporaines
surgissent: la lumiére éblouissante
derriére un voile noir soulevé par le vent,
Tananarive en construction, ses habitants
en marche. Le film est en effet rythmé
par une série de mouvements corporels
et naturels: la course des nuages, une

ville en chantier, la propagation d'une
fumée épaisse, le souffle du vent dans
les rideaux. Sur un trottoir, des passants
marchent dans les deux sens, I'artiste
répete leurs mouvements jusqu’a leur
disparition. Un avion s’éléve dans le ciel,
quelle est sa destination? Peut-étre
s'agit-il du vol MD3707 La disparition
de 'avion en mars 2014 reste a ce jour
un véritable mystere. Entre apparitions
et disparitions, I'artiste propage les
incertitudes et les promesses d’une
jeunesse responsable d’une reconstruction
individuelle et collective.

-

NL Hij is geboren in 1984, in

Madagaskar, waar hij ook woont en werkt.

Rina Ralay-Ranaivo filmt zijn eiland:
Madagaskar. Hij beoogt met zijn
videowerk fragmenten te distilleren

uit het collectieve geheugen, dat de
kunstenaar definieert als ‘gebied met
geheugenverlies’. De film MD370 (2015),
die speciaal voor deze tentoonstelling
geproduceerd werd, speelt zich af in
twee episodes, die twee periodes uit de
geschiedenis van het land oproepen:
het moment van de dekolonisering en
de huidige tijd. De kunstenaar geeft
eerst een mix van archiefbeelden:

de Madagaskische jeugd die danst,

de Franse militaire aanwezigheid,

de massabewegingen, het protest.

De schijnbare zorgeloosheid wordt
tenietgedaan door het gezag en het
idee van de repressie. En dan komen
de hedendaagse beelden tevoorschijn:
verblindend licht achter een zwarte
sluier die door de wind wordt opgetild,
Tananarive in opbouw, de inwoners

op stap. Het ritme van de film wordt
inderdaad bepaald door een reeks
lichamelijke, natuurlijke bewegingen:
de vlucht van de wolken, een stad als
bouwwerf, een kolom dichte rook, de
wind die in de gordijnen speelt. Op

een voetpad lopen de voorbijgangers in
beide richtingen: de kunstenaar herhaalt
hun bewegingen, totdat ze uit het oog
verdwenen zijn. Een vliegtuig klimt de
lucht in: wat is zijn bestemming? Is het
misschien vlucht MD370? De verdwijning
van dit vliegtuig in maart 2014 blijft tot

op de dag van vandaag een echt mysterie.

De kunstenaar geeft tussen verschijningen
en verdwijningen een beeld van de
onzekerheden en de vooruitzichten van
de jeugd, die verantwoordelijk is voor de
individuele en collectieve reconstructie.

EN Born in Madagascar in 1984;
lives and works in Madagascar.

Rina Ralay-Ranaivo captures his

island, Madagascar, in video works
aiming to condense the fragments of

a collective memory that the artist

refers to as ‘amnesic territory’. The film
MD370 (2015), specially produced

for the exhibition, unfolds in two parts
representing two distinct times in the
country’s history: its decolonisation period
and the present. First, the artist presents
a montage of archive images: Malagasy
youths dancing; the occupation by the
French military; surging crowds and
protestations. lllusory nonchalance is
cancelled out by authority and the idea
of repression. Contemporary images then
emerge: a blinding light appearing from
behind a black veil raised by the wind;
Tananarive being built; its inhabitants
going about their business. The film flows

along with a series of natural and bodily
movements: the progress of clouds across
the sky, a city under construction, the
spread of thick smoke, the wind blowing
through curtains. Passers-by walk in
either direction along a pavement; the
artist shows their movements repeatedly
until they disappear. An aeroplane glides
up the sky. Where is it going? Could it

be flight MD370? The disappearance

of the aeroplane in March of 2014
remains a true mystery to this day. From
appearances to disappearances, the artist
expresses the uncertainties and promises
of a youth which must undertake an
individual and collective reconstruction.

%
Athi-Patra Ruga

Né en 1984 en Afrique du Sud, vit et
travaille en Afrique du Sud.

Par le corps et la représentation du

corps, Athi-Patra Ruga émet un discours
politique lié¢ a I'essence méme de la
société sud-africaine contemporaine.

Une société ou les mécanismes
d’exclusion et d'inclusion prédominent
sur I'affirmation individuelle. Depuis
2010, il déploie un projet intitulé Azania
(une société utopique historique), un
univers protéiforme nourri de mythologies,
de fantaisie, de glamour. Un royaume
structuré a partir d'un engagement total
et d’'une volonté de résistance.

Azania est peuplé de personnages
baroques et sexy, le plus souvent
incarnés par I'artiste lui-méme, qui
affirment une identité. Un territoire qui
réunit celles et ceux qui ne souhaitent pas
appartenir a une communauté spécifique,
mais plutét au genre humain dans son
ensemble. Une zone utopique ot tout ce
qui est traditionnellement séparé vient a
s’hybrider et a cohabiter: savant-populaire,
art-artisanat, corps-esprit, homme-femme,
profane-sacré. Pour cela, différents
mediums sont mis en ceuvre: la
performance, la vidéo, le son, la sculpture
et la tapisserie. Les ceuvres présentées

au BRASS, Approved model of the new
Azania (2014) et Proposed model of the
new Azanian (2014), réalisées a partir de
matériaux populaires (fleurs artificielles,
bijoux en plastique), présentent les rois,
les reines, les dieux et les déesses du
royaume d’Azania. Nus ou richement
parés, les corps sont stoiques et I'artiste
souligne le caractere érotique des
positions et attitudes. Ses personnages
revendiquent une présence et une beauté
singuliéres. Les ceuvres matérialisent les
figures d’un panthéon multiculturel et
d’'une mythologie personnelle.

NL Hij is geboren in 1984, in Zuid-
Afrika, waar hij ook woont en werkt.

Aan de hand van lichamen en de
voorstelling van lichamen beeldt Athi-
Patra Ruga een politieke visie uit

die verband houdt met de essentie

BRASS

7

ODYSSEES AFRICAINES

11



BRASS

7

ODYSSEES AFRICAINES

12

van de hedendaagse Zuid-Afrikaanse
maatschappij zelf: een samenleving
waarin de mechanismen van uitsluiting
en integratie de overhand hebben op

de individuele identiteit. Sinds 2010 is
hij bezig met de ontwikkeling van een
project dat Azania heet (een utopische
historische maatschappij), een veelzijdige
wereld die ontstaat uit mythologieén,
fantasie en glamour. Een rijk dat gebouwd
is op basis van een onvoorwaardelijk
engagement en de wil om weerstand te
bieden. De bewoners van Azania zijn
barok en sexy, meestal verpersoonlijkt
door de kunstenaar zelf, en ze bevestigen
een bepaalde identiteit. Het is een

gebied dat diegenen verenigt die niet tot
een specifieke gemeenschap wensen te
behoren, maar veeleer tot het menselijk
ras als geheel. Een utopisch gebied waarin
alles wat van oudsher gescheiden leefde
nu tot kruising komt en naast elkaar leeft:
geleerd-volks, kunst-kunstenaarsschap,
lichaam-geest, man-vrouw, werelds-
heilig. Hij gebruikt daarvoor verschillende
kanalen: performances, video,

geluid, beeldhouwwerk en tapijten.

De kunstwerken die in het BRASS
tentoongesteld worden, Approved

model of the new Azania (2014) en
Proposed model of the new Azanian
(2014) en die gemaakt zijn op basis

van volks materiaal (namaakbloemen,
plastic juwelen) beelden de koningen,
koninginnen, goden en godinnen uit van
het rijk Azania. De lichamen, naakt of
rijkversierd, zijn stoicijns en de kunstenaar
benadrukt het erotische karakter van de
posities en houdingen. Zijn personages
stralen een bijzondere présence en
schoonheid uit. De werken materialiseren
de figuren van een multiculturele waaier
en een persoonlijke mythologie.

EN Born in South Africa in 1984;
lives and works in South Africa.

Through the body and its representation,
Athi-Patra Ruga expresses a political
discourse on the very essence of
contemporary South African society:

one in which mechanisms of exclusion
and inclusion prevail over individual
aspirations. Since 2010, the artist has
been developing a project entitled Azania
(a historical utopian society) wherein he
reveals a multi-faceted world sustained
by mythologies, fantasy and glamour: a
kingdom built on total commitment and
the resolve to resist. Azania is inhabited
by strange, sexy characters — most often
embodied by the artist himself — who
assert a collective identity. This is a
territory for those who do not wish to
belong to any specific community but
rather to the human race as a whole.

A utopic zone where everything that had
traditionally been separate comes together
to coalesce and coexist: highbrow/
lowbrow, art/craft, body/mind, man/
woman, secular/religious. He uses a
variety of media to express this idea:
performance art, video, sound, sculpture
and tapestry. The works presented at
the BRASS, Approved model of the new
Azania (2014) and Proposed model

of the new Azanian (2014), present

the kings, queens and goddesses of

the kingdom of Azania fashioned from
uncouth materials such as fake flowers
and plastic jewellery. Their stoical bodies
are shown nude or richly adorned, and
the artist emphasises the erotic character
of their positions and attitudes. These
characters command a unique presence
and beauty. They are teased out of a
multicultural hall of fame and the artist's
personal mythology.

Yves Sambu

Né en 1980 en République démocratique
du Congo, vit et travaille en République
démocratique du Congo.

Apres avoir étudié la peinture a I'académie
de Kinshasa, Yves Sambu se dirige vers
la vidéo et la photographie. Son sujet de
prédilection: Kinshasa et ses habitants.
Les images constituent un commentaire
(plastique et sociologique) sur la ville

et plus largement sur I'histoire du pays.
Dans le cadre d’'Odyssées africaines, le
jeune photographe présente une partie
de la série photographique intitulée
Vanité Apparente (2014). Un travail

in progress initié en 2010 qui restitue
deux sujets chers a I'artiste: le cimetiére
et la Sape. Le cimetiere représente a
ses yeux un souvenir d'enfance et une
peur viscérale. S'il incarne la mort, le
cimetiere est aussi « pour certains, un
refuge, un lieu paisible de requiem,
pour d’autres un abri propre aux gens
qui sont morts. » L'artiste est aussi

un adepte de la S.A.P.E. (Société des
Ambianceurs et des Personnes Elégantes),
un mouvement né a Brazzaville dans les
années 20 qui s'est ensuite développé

a Kinshasa a partir des années 80. Par
I'élégance et 'originalité, les «sapeurs»,
véritables dandys, paradent en arborant
des vétements clinquants et exubérants.
Dénichés dans des friperies ou achetés
en Europe, les vétements griffés des plus
grandes marques occidentales sont des
signes ostentatoires de singularité et de
réussite. Par I'appropriation des codes
vestimentaires européens, les «sapeurs»
se jouent d’une histoire partagée. La
Sape est aussi un territoire de libertés
corporelles et identitaires au sein duquel
chacun peut s’exposer et s’exprimer
sans limite. Yves Sambu documente
ainsi le développement d’un mouvement
d’expression postcoloniale.

NL Hij is geboren in 1980, in de
Democratische Republiek Congo, waar
hij ook woont en werkt.

Yves Sambu studeert eerst schilderkunst
aan de academie van Kinshasa, maar
kiest daarna voor video en fotografie.
Zijn favoriete onderwerp: Kinshasa en
zijn inwoners. Zijn beelden vormen een
(plastische en sociologische) toelichting
bij de stad en in ruimere zin ook bij de
geschiedenis van het land. In het kader
van Odyssées africaines presenteert

de jonge fotograaf een gedeelte van

zijn fotoreeks die hij Vanité Apparente
noemde (2014). Het is een werk ‘in
progress’ waaraan hij in 2010 begonnen
is en dat twee onderwerpen belicht die
de kunstenaar nauw aan het hart liggen:
het kerkhof en de S.A.P.E. (Société

des Ambianceurs et des Personnes
Elégantes). Het kerkhof vormt in zijn
ogen een herinnering uit zijn jeugd en
een diepgewortelde angst. Het kerkhof
verpersoonlijkt de dood, maar is ‘voor
sommigen ook een toevluchtsoord, een

vredige requiem-plek, en voor anderen
dan weer een goede rustplaats voor de
overledenen.’” De kunstenaar is ook een
aanhanger van de S.A.P.E. (Société

des Ambianceurs et des Personnes
Elégantes), een beweging die in de jaren
20 ontstaan is in Brazzaville en die
vanaf de jaren 80 in Kinshasa verder
uitgegroeid is. De ‘sapeurs’ zijn echte
dandy’s — elegant en origineel — en ze
paraderen door de stad in kitscherige,
exuberante kleren. Kleren van de grootste
Westerse merken, opgescharreld in
voddenwinkels of gekocht in Europa,

zijn voor hen de uiterlijke tekenen van
hun bijzondere stijl en hun succes. Door
de Europese kledinggewoonten over te
nemen scheppen de sapeurs op over hun
gemeenschappelijke geschiedenis. De
Sape is ook een wereld van lichamelijke
en persoonlijke vrijheid waarin iedereen
zich zonder schroom kan laten zien en zich
kan laten gaan. Yves Sambu illustreert
op die manier de ontwikkeling van een
postkoloniaal geinspireerde beweging.

EN Born in 1980 in the Democratic
Republic of the Congo; lives and works in
the Democratic Republic of the Congo.

After having studied painting at the
Academy of Fine Arts in Kinshasa,

Yves Sambu turned to video and
photography. His main areas of interest
are Kinshasa and its inhabitants. His
images constitute a visual and sociological
commentary on the city and, more
generally, on the history of the country.
For Odyssées africaines, the young
photographer presents part of his photo
series Vanité Apparente (2014). The artist
examines two of his favourite subjects
through this work-in-progress initiated in
2010: the cemetery and La Sape (The
Society of Ambiance-Makers and Elegant
People). To him, the cemetery represents
a childhood memory and a visceral fear.
While it symbolizes death, it is also

‘for some, a refuge, a peaceful place of
requiem; for others a shelter for people
who happen to be dead.The artist is
also a supporter of La Sape, a movement
launched in Brazzaville in the 1920s
which developed in Kinshasa starting

in the 1980s. To show their elegance
and originality, the movement’s sapeurs,
or dandies, strut about in flamboyant,
flashy clothing. Bought in consignment
shops or imported from Europe, the most
prestigious Occidental brands of clothing
serve as exterior signs of individuality and
success for the members of this group.
By adopting European dress codes,
sapeurs play on a shared history. La
Sape also provides a territory for bodily
and representational liberties where its
participants may exhibit and express
themselves without interference. Yves
Sambu documents the development of
this postcolonial expression movement.

i
Georges Senga

Né en 1983 en République démocratique
du Congo, vit et travaille en République
démocratique du Congo.

Georges Senga photographie la dualité
des traces, des empreintes et des objets.
Ses images construisent une réflexion
sur I'histoire de Lubumbashi, de son
pays et plus largement sur le passage du
temps. En 2012, il rencontre Kayembe
Kilobo, un homme modeste, enseignant
et agriculteur. Son apparence n’est
pourtant pas anodine, il ressemble
étrangement a Patrice Lumumba dont il
admire le combat. Figure de la résistance
et de I'indépendance de la République
démocratique du Congo, Lumumba est

assassiné en 1961. En hommage a

son héros, Kilobo entretient 'aura du
mythe en adoptant sa coiffure, son style
vestimentaire, son allure, ses expressions.
Il précise: « Mon style, ma coiffure, et
mon pseudo pouvaient aussi me faire tuer,
mais un courage de combattant m’est
venu. J'ai tout gardé sauf la politique,

car selon moi, c’était le désespoir. » Asa
maniére, 'lhomme ordinaire maintient

la mémoire de Lumumba: ses luttes,

ses promesses de liberté, d'unité et de
justice. Il préte son corps a la mémoire
collective. Par la confrontation des images
d’archives présentant Lumumba et des
photographies de Kilobo, Georges Senga
imagine quelle aurait été la vie du héros
aprés 1961. Comment aurait-il affronté
les différentes crises qui ont traversé

et qui traversent encore aujourd’hui le
pays? Si les diptyques photographiques
de la série Une vie aprés la mort (2013)
associent le noir et blanc et la couleur,

le passé et le présent, le fantasme et la
réalité, ils soulignent avant tout un désir
de résistance partagé.

NL Hij is geboren in 1983, in de
Democratische Republiek Congo, waar hij
ook woont en werkt.

Georges Senga fotografeert de dualiteit
van sporen, indrukken en voorwerpen.
Zijn beelden zijn de bouwstenen van een
overpeinzing van de geschiedenis van
Lumumbashi, van zijn land en, meer

in het algemeen, van het voorbijgaan

van de tijd. In 2012 maakt hij kennis
met Kayembe Kilobo, een bescheiden
man die leraar en landbouwer is. Hij is
nochtans geen onopvallende verschijning:
hij lijkt verbazend sterk op Patrice
Lumumba en is een bewonderaar van
diens strijd. Lumumba is het symbool van
de weerstand en de onafhankelijkheid
van de Democratische Republiek Congo
en hij wordt vermoord in 1961. Als
eerbetoon aan zijn held onderhoudt Kilobo
de aura van de mythe door zijn kapsel,
zijn stijl van kleding, zijn présence en
zijn manier van spreken over te nemen.
Ter verduidelijking zegt hij zelf: ‘Mijn
stijl, mijn kapsel en mijn pseudoniem
zouden mijn dood kunnen betekenen,
maar de moed van de strijder zit in mij.
Ik heb alles bewaard behalve de politiek,
omdat die volgens mij hopeloos was.” Zo
houdt de gewone man op zijn manier de
herinnering aan Lumumba levendig: zijn
strijd, zijn beloftes van vrijheid, gelijkheid
en rechtvaardigheid. Hij offert zijn lichaam
op aan het collectieve geheugen. Door
archiefbeelden van Lumumba en foto’s
van Kilobo tegenover elkaar te plaatsen
probeert Georges Senga zich voor te
stellen hoe het leven van de held er na
1961 uitgezien zou hebben. Hoe zou

hij omgegaan zijn met de verschillende
crisissituaties die het land gekend heeft
en nog kent? De foto-tweeluiken uit de
reeks Une vie apres la mort (2013)
leggen verbanden tussen zwart-wit en
kleur, tussen heden en verleden, tussen
fantasie en realiteit, maar zijn vooral

een uitdrukking van het verlangen naar
eenheid in het verzet.

EN Born in 1983 in the Democratic
Republic of the Congo; lives and works in
the Democratic Republic of the Congo.

In his photography, Georges Senga
captures the dualism of traces,
impressions and objects. His images
constitute a point of view on the
history of Lubumbashi, the Congo and,
more generally, the passage of time.

In 2012, the photographer made the
acquaintance of Kayembe Kilobo, a
humble teacher and farmer. The man
has an extraordinary appearance: he
bears a canny resemblance to Patrice
Lumumba, whose struggle he admires.
Lumumba, a figure of the resistance and
independence of the Democratic Republic
of the Congo, was assassinated in 1961.
In tribute to his hero, Kilobo perpetuates
the legend by adopting the leader’s
hairstyle, attire, allure and expressions.
He explains: ‘My clothing, hairstyle and
pseudonym could get me killed, but |
have discovered a warrior's courage. |
perpetuate everything Lumumba stood
for except politics, because in my view,
that was a hopeless battle.‘In his way,
this ordinary man upholds Lumumba’s
memory, his struggles and his promises
of liberty, unity and justice. He lends his
appearance to this collective memory. By
juxtaposing archive images of Lumumba
and current-day photos of Kilobo, Georges
Senga depicts the life that the hero might
have led beyond 1961. How might he
have affronted the various crises that the
country has crossed and is still crossing?
While the photo pairs of the series Une
vie aprés la mort (2013) appose black-
and-white with colour, past and present,
fantasy and reality, they especially express
the desire for a shared resistance.

Kemang Wa Lehulere

Né en 1984 en Afrique du Sud, vit et
travaille en Afrique du Sud.

La pratique artistique de Kemang Wa
Lehulere est protéiforme et in situ.
L'artiste articule la performance, le
dessin, le texte, la peinture, la vidéo

et 'installation dont les formats sont
adaptés aux lieux d’exposition. Une
donnée particuliere structure son travail :
ses ceuvres sont la plupart du temps
éphémeres. Les dessins sont réalisés a la
craie, le trait n'est pas fixé. A Bruxelles,
I'artiste présente une vidéo et crée une
fresque murale. Le projet croise sa
lecture d’'un roman d’Yvonne Véra et la
situation socio-économique des mineurs
sud-africains. A la recherche d’une
montagne, il réalise un acte performatif
dans une mine prés de Johannesburg.
Conjointement, il produit une importante
fresque a dimension chorégraphique et
performative ou il engage un rapport
physique avec le dessin. L'artiste fouille
le passé et le présent de la société sud-
africaine. Il opére ainsi des croisements
entre des éléments de narrations
personnelles et des informations liées

a une histoire collective (témoignages,
chants, textes). Les mémoires se
superposent au profit d'une réflexion
basée sur le surgissement, la restitution et
la désintégration. La fresque, composée
a la fois de dessins, de schémas et de
textes, constitue une écriture transitoire,
la révélation d’une histoire qui sera
ensuite effacée. Le réel se frotte au
fantasme. Le caractére éphémeére des
dessins a la craie témoigne de la non-fixité
des chemins narratifs, de la mémoire et
du récit de I'Histoire.

NL Hij is geboren in 1984, in Zuid-
Afrika, waar hij ook woont en werkt.

Het artistieke werk van Kemang Wa
Lehulere is veelzijdig en in situ. De
kunstenaar wisselt performances,
tekeningen, tekst, schilderijen, video

en installaties af in een formaat

dat aangepast is aan de plaats van

de tentoonstelling. Zijn werk wordt
gekenmerkt door één specifiek element:
zijn werken zijn meestal vliuchtig. Hij
tekent met krijt maar de krijtstrepen
worden niet gefixeerd. In Brussel
presenteert de kunstenaar een video en
creéert hij een muurfresco. Zijn project
doorkruist zijn lezing van een roman van
Yvonne Véra en de sociaal-economische
situatie van de Zuid-Afrikaanse
mijnwerkers. Terwijl hij op zoek is

naar een berg realiseert hij een actieve
performance in een mijn in de buurt van
Johannesburg. Tegelijkertijd produceert hij
een reusachtig fresco met choreografische,
performatieve afmetingen waarop hij

een fysieke band met de tekening
genereert. De kunstenaar grasduint
doorheen het verleden en het heden

van de Zuid-Afrikaanse maatschappij

en daardoor werkt hij op het kruispunt
tussen elementen van persoonlijke
overlevering en elementen die betrekking
hebben op de collectieve geschiedenis
(getuigenissen, liederen, teksten). De
herinneringen stapelen zich op en
bevorderen beschouwingen die gebaseerd
zijn op het ontstaan, de reconstructie

en de desintegratie. Het fresco, dat
samengesteld is uit tekeningen, schema’s
en teksten vormt een overgangsverslag,
de weergave van een geschiedenis die
daarna uitgewist zal worden. De realiteit
botst met de fantasie. De vluchtigheid van
de krijttekeningen drukt de tijdelijkheid uit
van de verhaallijnen, van het geheugen en
van de verslaggeving van de geschiedenis.

EN Born in South Africa in 1984;
lives and works in South Africa.

Kemang Wa Lehulere performs his
multi-faceted art in situ. The artist
combines performance art, drawings,
texts, paintings, video and installations

in varying formats according to the
exhibition venue. His works have one
particular characteristic: most of them are
ephemeral. He draws in chalk and uses
no fixative. In Brussels, the artist presents
a video and creates a mural fresco. The
project interweaves his interpretation of

a novel by Yvonne Véra and the socio-
economic situation of South African
miners. In a search for a mountain, he
executes a performance act in a mine near
Johannesburg. Through this performance,
he produces a large fresco with a
choreographic, theatrical dimension
whereby he enters into a physical rapport
with the drawing. The artist excavates
the past and the present of South African
society. He creates convergences between
elements of his personal narratives

and information relating to collective
history (testimony, chants and texts).
Memories overlap to produce a reflection
based on materialisation, restitution and
disintegration. The mural, which includes
drawings, diagrams and texts, constitutes
a transitional work, the revelation of

a history which will then be erased.

Thus the reality of the medium reflects
the work’s symbolism: the ephemeral
character of the chalk drawings evokes
the shifting nature of memory, narrative
pathways and historical accounts.

Emma Wolukau-
Wanambwa

Née en 1976 en Ecosse de parents
ougandais, vit et travaille entre le
Royaume-Uni et I'Ouganda.

A partir de documents d’archives

issus d'institutions muséales et
gouvernementales, Emma Wolukau-
Wanambwa, artiste plasticienne et
chercheuse dont la pratique artistique

est protéiforme, établit des constats

liés aux rapports complexes entretenus
entre I'Occident et I'Afrique. Alors qu’elle
travaille en collaboration avec un institut
éducatif (NIAAD) situé dans le centre de
I'Ouganda, I'artiste découvre des cartons
remplis de livres envoyés par une ONG
ameéricaine, Books for Africa. Apres avoir
constaté un manque flagrant de livres

en Ouganda, le fondateur de 'ONG y

fait acheminer des milliers d’ouvrages
indésirables aux Etats-Unis. L'artiste
s'interroge: par quoi I'absence est-elle
palliée? Les dons sont, pour la moitié,
des ouvrages largement datés d'un point
de vue de la connaissance, ils sont donc
rendus inutiles pour les jeunes Ougandais.
De plus, un tiers des ouvrages a été retiré
des écoles et des librairies américaines
du fait de leurs contenus ouvertement
racistes et sexistes. L'artiste décide
d’extraire un livre, Little Children (1941),
comportant des portraits de bébés.
L'ouvrage pose deux questions: comment
un ouvrage aussi naif a pu étre publié

en temps de guerre au Royaume-Uni?
Pourquoi le donner aux jeunes Ougandais
en 20147 Pour Odyssées africaines,

elle crée I'installation Pour La Jeunesse
(2015) et présente I'ouvrage, une
photographie et un texte résumant son
projet. L'ouvrage, indésirable en Occident
et en Afrique, est ramené en Occident. Sa
présence dans I'exposition marque une
incompréhension mutuelle, ainsi que la
répétition de relations erronées entre le
Nord et le Sud.

NL Zij is geboren in 1976, in
Schotland, uit Oegandese ouders. Ze
woont en werkt zowel in het Verenigd
Koninkrijk als in Oeganda.

Emma Wolukau-Wanambwa is een
plastisch kunstenares en onderzoekster
die vele kunstvormen beoefent. Op

basis van archiefdocumenten uit

musea en overheidsinstellingen trekt zij
conclusies in verband met de complexe
verhoudingen die het Westen en Afrika
onderhouden. Terwijl zij samenwerkt

met een opleidingsinstelling (NIAAD)

die in Centraal-Oeganda ligt, ontdekt

de kunstenares kartonnen dozen vol
boeken die werden opgestuurd door een
Amerikaanse NGO, Books for Africa.
Nadat hij heeft vastgesteld dat er in
Oeganda een flagrant boekentekort is laat
de stichter van deze NGO er duizenden
werken die in de Verenigde Staten niet
gewild zijn naartoe verschepen. De
kunstenares vraagt zich af waardoor dit
tekort goedgemaakt wordt? De giften zijn
voor de helft werken die op het gebied van
kennis ruimschoots achterhaald zijn en
dus nutteloos voor de jonge Oegandezen.
Bovendien werd een derde van de werken
uit Amerikaanse scholen en boekhandels
weggehaald omwille van hun expliciet
racistische en seksistische inhoud. De
kunstenares beslist er een boek uit te
pikken, Little Children (1941), waarin

foto’s van baby'tjes staan. Dit werk roept
twee vragen op: hoe is het mogelijk dat
een boek dat zo naief is in tijden van
oorlog in het Verenigd Koninkrijk kon
worden gepubliceerd? En waarom zou je
het in 2014 aan de jonge Oegandezen
geven? Voor Odyssées africaines creéert
zij de installatie Pour La Jeunesse (2015)
en presenteert het werk, een foto en een
tekst die haar project samenvat. En zo
keert het boek dat ongewenst is in het
Westen en in Afrika naar het Westen
terug. De aanwezigheid ervan op deze
tentoonstelling wijst op wederzijds
onbegrip en op de herhaling van verkeerd
lopende relaties tussen Noord en Zuid.

EN Born in 1976 is Scotland of
Ugandan parents; lives and works in the
United Kingdom and Uganda.

Emma Wolukau-Wanambwa, a researcher

and plastic artist with a multi-faceted
approach, uses archive documents from
museums and government institutions
to apprehend the complex relationship
between the Occident and Africa.

While working in cooperation with an
educational institute (NIAAD) located in
the heart of Uganda, the artist uncovered
crates of books that had been sent by

an American NGO, Books for Africa.

It appears that after noticing a flagrant
shortage of books in Uganda, the NGO
founder had thousands of undesirable
literary publications sent from the United
States. In this work Wolukau-Wanambwa
wonders: what is used to fill a void?

Half of the books were out-of-date in
terms of knowledge and are therefore
counter-productive in the education of
young Ugandans. Another one-third of
the books had been withdrawn from

American schools and libraries because of

their explicitly racist and sexist content.
The artist decides to take a book as

an example, Little Children (1941), a
collection of baby portraits. Wolukau-
Wanambwa'’s work raises two questions:
How could such a frivolous work have
been published during wartime in the
United Kingdom? And what is the point
of giving it to young Ugandans in 20147
The artist created the installation

Pour La Jeunesse (2015), presenting
the book, a photograph and a text
summarizing the project, for Odyssées
africaines. The book, which proved
undesirable in the Occident and in Africa,
has been brought back to the Occident.
Its presence in the exhibition represents
a mutual incomprehension and the
repetition of misguided relations between
the North and South.

Billie Zangewa

Née en 1973 au Malawi, vit et travaille en

Afrique du Sud.

Les tentures de soies brodées de

Billie Zangewa traduisent une volonté

de représenter la femme africaine
moderne en livrant une vision positive et
personnelle. Contre les représentations
stéréotypées de la femme africaine,
I'artiste propose le portrait d'une femme
urbaine, forte, sensuelle, indépendante,
branchée et brillante. Une femme en
adéquation avec son environnement,
consciente de son statut, de son histoire
et de son role. L'artiste se représente a
travers des sceénes brodées dans I'espace
de la ville: Paris, Londres, Johannesburg.
Elle développe une dimension narrative
nourrie de son histoire, de ses souvenirs
et de ses interrogations. Sur de grandes
plages de soies déchirées et assemblées,
Billie Zangewa découpe et assemble
minutieusement des fragments de soies

7

ODYSSEES AFRICAINES

BRASS

13



BRASS

7

ODYSSEES AFRICAINES

14

colorées. A la maniere d'un sculpteur, elle
travaille la matiere souple pour donner
forme a ses compositions dessinées.

Le choix spécifique de la soie renvoie

aux notions de féminité, d'intimité et

de séduction. Fire Escape Il (2014)
représente I'escalier de secours d'un
immeuble situé a Johannesburg. L'artiste
extrait une scéne quotidienne, un paysage
urbain, pour y glisser un élément presque
cinématographique: I'apparition d’une
jeune femme noire descendant les
marches de I'escalier. Elle porte une
longue robe rose. L’artiste souligne le
rapport dichotomique entre la brutalité

de l'architecture et I'élégance de son
personnage. Elle engage ainsi un travail
de réinscription positive du corps noir
dans le champ visuel.

NL Zij is geboren in 1973, in Malawi,
en ze woont en werkt in Zuid-Afrika.

De wandtapijten in geborduurde zijde
van Billie Zangewa zijn een uitdrukking
van haar verlangen om de moderne
Afrikaanse vrouw af te beelden vanuit
een positieve, persoonlijke visie. De
kunstenares gaat daarmee in tegen

de stereotiepe afbeeldingen van de
Afrikaanse vrouw en laat beelden zien
van een vrouw die thuis is in de stad,
sterk, sensueel, vrijgevochten, eigentijds
en briljant. Een vrouw die in harmonie
leeft met haar omgeving, zich bewust
van haar status, haar geschiedenis en
haar rol. De kunstenares portretteert
zichzelf aan de hand van geborduurde
scenes in een stadsomgeving: Parijs,
Londen, Johannesburg. Zij voegt aan
haar werk een verhalende dimensie

toe die geinspireerd is door haar
geschiedenis, haar herinneringen en
haar vragen. Billie Zangewa knipt
zorgvuldig lapjes gekleurde zijde uit en
maakt er een compositie van op grote
stukken afgescheurde, samengestelde
zijde. Net als een beeldhouwer bewerkt
zij de soepele stof om haar getekende
ontwerpen vorm te geven. De specifieke
keuze voor zijde is een verwijzing naar
de elementen vrouwelijkheid, intimiteit
en verleiding. In Fire Escape Il (2014)
zien we een brandtrap aan een gebouw
in Johannesburg. De kunstenares haalt
deze scéne uit het dagelijks leven, een
stadslandschap, en voegt daar een
element aan toe dat haast uit een film
lijkt te komen: de verschijning van een
jonge zwarte vrouw die de trap afkomt. Ze
draagt een lange roze jurk. De kunstenares
onderstreept daarmee het dichotomische
effect van de rauwe architectuur tegenover
de elegantie van dit personage en draagt
op die manier bij aan de positieve
integratie van het zwarte lichaam in de
wereld die wij aanschouwen.

EN Born in Malawi in 1973; lives and
works in South Africa.

Billie Zangewa'’s embroidered silk
hangings express a resolve to represent
the modern African woman from a
positive and personal viewpoint. Unlike

stereotypical representations of the African
female, the artist reveals the portrait of a
strong, independent, sensuous, stylish,
brilliant urban lady: a woman suited to
her environment and aware of her status,
history and role. The artist depicts herself
in embroidered scenes of urban spaces

in Paris, London and Johannesburg. She
cultivates a narrative dimension sustained
by her own history, memories and
questionings. Billie Zangewa meticulously
cuts out and assembles fragments of
coloured silk on large expanses of ripped
and patched silk fabric. She uses soft
fabric to bring shape to her sketched
designs much like a sculptor. The specific
choice of silk is a reference to ideas of
femininity, intimacy and seduction. Fire
Escape Il (2014) represents the fire
escape of a building in Johannesburg.

The artist uses this nugget of daily life in
urban surroundings as a background for an
almost cinematographic element: the figure
of a young black woman coming down the
stairwell. She wears a long pink dress. The
artist emphasises the juxtaposition of the
harsh architecture and the elegant figure.
She thus contributes a positive expression
of the black body to the visual repertoire.

i
Portia Zvavahera

Née en 1985 au Zimbabwe, vit et travaille
au Zimbabwe.

Les peintures sur toile ou sur papier

de Portia Zvavahera nous plongent au
ceeur d'une réflexion intime et profonde
portée sur les relations humaines, les
sentiments qui les nourrissent, mais
aussi sur 'isolement, la spiritualité

et I'expérience féminine (le corps, la
maternité, le couple). Au moyen d’un style
résolument expressionniste, elle déploie
une imagerie dramatique et frénétique.
Inspirée par les récits et les iconographies
des religions chrétiennes et africaines,
I'artiste formule un travail d’interprétation
de ses réves et de ses expériences
personnelles. En ce sens, le symbolisme
joue un role déterminant dans ses
peintures. Le plus souvent, les corps sont
partiellement enfouis sous des vétements
couverts de motifs végétaux et floraux qui
colonisent les compositions. Réalisés par
impressions d’encres colorées, les motifs
proviennent de la mode zimbabwéenne.
Un jeu entre le visible (le conscient, le
corps) et I'invisible (I'inconscient, I'esprit)
est engagé. Ses figures, seules ou en
groupe, semblent surgir sur les fonds
colorés comme elles surgissent d’un réve
ou bien d'un cauchemar. Insaisissables,
inidentifiables, elles sont les vagues
souvenirs, les impressions étranges d’'un
récit inconscient. Leurs attitudes et leurs
comportements traduisent une violence,
une lutte ol les figures semblent a la fois
se battre et s’enlacer. Dans /ni (2014),
In the Wings (2014) et Living the Dream
(2014) rien ne nous est donné, tout est
sujet a interprétation. L'artiste accentue
la confusion au profit d'une lecture
polysémique, une lecture personnelle au
regardeur.

NL Ze is geboren in 1985, in
Zimbabwe, waar ze ook woont en werkt.

De schilderijen van Portia Zvavahera, op
doek of op papier, dompelen ons helemaal
onder in een intieme, diepgaande
reflectie over de menselijke relaties en de
gevoelens die deze relaties doen ontstaan,
maar ook over isolement, spiritualiteit

en het vrouw-zijn (het lichaam, het
moederschap, het koppel). Zij produceert
met haar resoluut expressionistische

stijl pakkende, enerverende beelden. De
kunstenares laat zich inspireren door

verhalen en beelden uit christelijke en
Afrikaanse religies en interpreteert in haar
werk haar eigen dromen en ervaringen.

In die zin speelt het symbolisme een
bepalende rol in haar schilderijen.

De lichamen zijn meestal gedeeltelijk
verborgen achter kleren met planten en
bloemenmotieven die haar composities
als het ware koloniseren. De motieven zijn
afkomstig uit de Zimbabwaanse mode en
zijn aangebracht door middel van opdruk
in kleureninkt. Dat is het begin van een
spel tussen het zichtbare (het bewuste,
het lichaam) en het onzichtbare (het
onbewuste, de geest). Haar figuren, die
alleen of in groep worden afgebeeld, lijken
uit de kleurige achtergrond tevoorschijn te
komen, alsof ze opduiken uit een droom
of een nachtmerrie. Ze zijn ongrijpbaar
en niet te identificeren: het zijn vage
herinneringen, vreemde indrukken van
een verhaal uit het onderbewuste. Hun
houding en hun gedrag drukken geweld
en strijd uit waarin de figuren tegelijkertijd
slag lijken te leveren en elkaar lijken te
omhelzen. In Ini (2014), In the Wings
(2014) en Living the Dream (2014)
wordt er de toeschouwer niets aagereikt,
alles staat in functie van je eigen
interpretatie. De kunstenaar cultiveert

de verwarring, ten gunste van een
meervoudige, persoonlijke interpretatie
door de toeschouwer.

EN Born in Zimbabwe in 1985; lives
and works in Zimbabwe.

Portia Zvavahera’s paintings on canvas
and paper draw us into the depths

of a private contemplation of human
relationships and the feelings which
sustain them, as well as isolation,
spirituality and the female experience
(the body, maternity and the couple). The
artist unfurls frantic, dramatic imagery in
a resolutely expressionist style. Inspired by
the teachings and symbols of the African
and Christian religions, she formulates

an interpretation of her dreams and
personal experiences, and thus symbolism
plays a determining role in her paintings.
Bodies are most often depicted partially
cloaked in clothing covered with the

leafy and floral patterns that dominate
the compositions. She renders these
patterns, taken from Zimbawean fashion,
using coloured ink print techniques. The
paintings suggest a play between the
visible (consciousness, the body) and the
invisible (unconsciousness, the mind).
Figures are depicted alone or in groups,
looming against coloured backgrounds

as if emerging from dreams or rather
nightmares. Elusive, unidentifiable, their
shapes are vague memories, the strange
impressions of an unconscious narrative.
Their attitudes and behaviours convey
violence, a struggle where the figures
appear to be simultaneously fighting and
embracing each other. In her paintings, /ni
(2014), In the Wings (2014) and Living
the Dream (2014), nothing is explicit;
everything is open for interpretation. The
artist accentuates the confusion to trigger
the viewer's subjective interpretation.

Pour les légendes et crédits des oeuvres, pages
15230, se référer a I'index en page 31. / Voor de
legendes en de toestemming voor het gebruik van
de werken op pagina's 15 tot 30 kunt u de index
raadplegen op pagina 31./ For legends and credits
of the works shown on pages 15 to 30, please refer
to the index on page 31.

(01)

Maimuna Adam

13



(03)

e5uag sagi0ay

(02)

(04)

1S03 0\ 043I3 |\

TP

11

16



Billie Zangewa

18

(05)

(06)

(07)

Kemang Wa Lehulere

19



(10)

<
=
=
5
<
=
<
=
=
<
=
=
=
=
<
1=
=
i

Michele Mathison

(09)

Meleko Mokgosi

20 21



Sammy Baloji & Lazara Rosell Albear

22

(12)

(11)

—

(15)

(13)

(14)

Anawana Haloba

23



(16) (18)

Rina Ralay-Ranaivo
Yves Sambu

(17)

25

24



(19) (20)

(21)

Wanja Kimani

Rehema Chachage

L ]
(22)

26 21



[~z
(]

Epullel 03y

(26)
(27)

(25)

(24)

e T

(23)
28

egny eled-yly



(28)

Portia Zvavahera

30

INDEX

(P.15)

Maimuna Adam

(M)atrimony, 2011 — (01)

Robe, café, technique mixte, dessins |

30 x 40 cm par dessin | Dimensions variables |
Photo: Miguel Ribeiro | © CACAU, Sao Tomé, for

the VI Sdo Tomé e Principe Bienale — Commissaires
d'exposition: Adelaide Ginga et Patricia Corréa |

Avec l'aimable autorisation de Maimuna Adam/

Jurk, koffie, gemengde techniek, tekeningen van elk
30 x 40 cm | Variabele afmetingen | Foto: Miguel
Ribeiro | © CACAU, Sao Tomé, voor de VI Sdo Tomé

e Principe Bienale — Curatoren: Adelaide Ginga en
Patricia Corréa | Met toestemming van Maimuna Adam /
Canvas dress, coffee, mixed-media, drawings |

30 x 40 cm approx each | Variable dimensions |

Photo: Miguel Ribeiro | © CACAU, Sao Tomé, for the
VI Sao Tomé e Principe Bienale, Curated by Adelaide
Ginga and Patricia Corréa | Courtesy of Maimuna Adam

(P.22)

Sammy Baloji & Lazara Rosell Albear

Bare Faced, 2015 —(11,12)

Vidéo | 20 min | Avec l'aimable autorisation de Lazara
Rosell Albear & Sammy Baloji / Met toestemming van
Lazara Rosell Albear & Sammy Baloji / Courtesy of
Lazara Rosell Albear & Sammy Baloji

(P.26)

Rehema Chachage

The Flower, 2014 — (19)

Vidéo en boucle | 5 min 36 sec |

Avec l'aimable autorisation de Rehema Chachage /
Video-loop | Met toestemming van Rehema Chachage /
Video-loop | Courtesy of Rehema Chachage

(P.23)

Anawana Haloha

This And Many More?, 2013 — (13,14,15)

Installation vidéo | Dimensions variables |

Avec l'aimable autorisation de Anawana Haloba et
Sharjah Art Foundation, Al Mareija /

Video-installatie | Variabele afmetingen |

Met toestemming van Anawana Haloba en de Sharjah
Art Foundation, Al Mareija / Video installation | Variable
dimensions | Courtesy of Anawana Haloba and Sharjah
Art Foundation, Al Mareija

(P.27)

Wanja Kimani

Borrowed Intimacy, 2013 — (20,21)

Photographies et broderies sur toile de coton |

35 x 50 x 0,2 cm | Avec I'aimable autorisation
de Wanja Kimani / Foto’s en borduurwerk op
katoendoek | Met toestemming van Wanja Kimani /
Photographs and embroideries on cotton

canvas | Courtesy of Wanja Kimani

Utopia, 2012 — (22)

Video | 3 min 50 sec | © Wanja Kimani |

Avec l'aimable autorisation de Wanja Kimani /
Met toestemming van Wanja Kimani/ Courtesy of
Wanja Kimani

(P29)

Ato Malinda

Untitled derivative of Mshoga Mpya, or the New Homosexual, 2014
—(25,26,27)

Installation performative | Avec l'aimable autorisation
de Ato Malinda / Performatieve installatie | Met
toestemming van Ato Malinda / Performative
installation | Courtesy of Ato Malinda

(P21)

Michele Mathison

Breaking Ground, 2014 — (10)

Sculpture en acier et laque | 203 x 104 x 40 cm |
Avec l'aimable autorisation de Michele Mathison et de
la galerie Whatiftheworld, Cape Town / Beeld in staal
en lak | Met toestemming van Michele Mathison en de
Whatiftheworld — galerij, Cape Town / Steel sculpture
and enamel | Courtesy of Michele Mathison and
Whatiftheworld gallery, Cape Town

(P20)

Meleko Mokgosi

(P.16,17)

Fully Belly, 2014 — (04)

4 panneaux | Huile et fusain sur toile | 213 x 243,
244 x 274,244 x 427, 356 x 213 cm | Avec
l'aimable autorisation de: Collection privée et de la
galerie Honor Fraser, Los Angeles / 4 panels | Oil and
charcoal on canvas | 84 x 96, 96 x 108, 96 x 168,
140 x 84 inches | Courtesy: Private collection and
Honor Fraser gallery, Los Angeles

Modern Art: The Root of African Savages I, 2014 — (09)

16 panneaux | Impression jets d’encre et fusain sur
lin] 60.96 x 45.72 cm par panneau | Avec l'aimable
autorisation de: Collection privée et de la galerie
Honor Fraser, Los Angeles / 16 panelen | Inkjet

en houtskool op linnen | 60.96 x 45.72 cm per
paneel | Toestemming: privécollectie en de Honor
Fraser gallery, Los Angeles / 16 panels | Inkjet

and charcoal on linen | 60.96 x 45.72 cm per

panel | Courtesy : Private collection and Honor Fraser
gallery, Los Angeles

(P.24)

Rina Ralay-Ranaivo

MD370,2015 —(16,17)

Vidéo | 5 min 10 sec | Avec l'aimable autorisation de
Revue noire, Paris / Video | Met toestemming van Revue
noire, Parijs / Video | Courtesy of Revue noire, Paris

(P.28)

Athi-Patra Ruga

Approved model of the New Azania, 2014 — (23)

Sculpture — mousse haute densité, fleurs artificielles et
accessoires divers | Dimensions variables |

Avec I'aimable autorisation de Athi-Patra Ruga et de
la galerie Whatiftheworld, Cape Town / Sculptuur —
hogedichtheidsschuim, namaakbloemen en diverse
accessoires | Variabele afmetingen | Met toestemming
van Athi-Patra Ruga en de Whatiftheworldgalerij,
Cape Town / Sculpture — high density foam,

artificial flowers and various accessories | Variable
dimensions | Courtesy of Athi-Patra Ruga and
Whatiftheworld gallery, Cape Town

Proposed model of the New Azanian, 2014 (24)

Laine, fils et fleurs artificielles sur tapisserie |

300 x 178 cm | Avec l'aimable autorisation de
Athi-Patra Ruga et de la galerie Whatiftheworld,
Cape Town / Wol, draad en namaakbloemen op
wandtapijt | 300 x 178 cm | Met toestemming van
Athi-Patra Ruga en de Whatiftheworldgalerij, Cape
Town / Wool, thread and artificial flowers on tapestry
canvas | 300 x 178 cm | Courtesy of Athi-Patra Ruga
and Whatiftheworld gallery, Cape Town

(P.25)

Yves Sambu

Série Vanité Apparente, 2014 — (18)

Photographie | Dimensions variables | Avec I'aimable
autorisation de Yves Sambu / Foto's | Variabele
afmetingen | Met toestemming van Yves Sambu /
Photographs | Variable dimensions |

Courtesy of Yves Sambu

(P.16,17)

Georges Senga

Série Une vie apres la mort, 2013 — (02,03)

Diptyques photographiques | Dimensions

variables | Avec l'aimable autorisation de Georges
Senga / Foto’s in tweeluik | Variabele afmetingen | Met
toestemming van Georges Senga / Photographic
diptychs | Variable dimensions |

Courtesy of Georges Senga

(P.19)

Kemang Wa Lehulere

The Grave Step, 2014 — (06,07)

Installation | Photo: Anders Sune Berg |

© 8% Biennale d'art contemporain de Berlin | Avec
I'aimable autorisation de Kemang Wa Lehulere et
Stevenson, Cape Town & Johannesburg / Installatie
Foto: Anders Sune Berg | © 8¢ biénnale voor
Hedendaagse Kunst in Berlijn |

Met toestemming van Kemang Wa Lehulere

en Stevenson, Cape Town & Johannesburg /
Installation | Photo: Anders Sune Berg |

© 8" Berlin biennale for Contemporary Art |
Courtesy of Kemang Wa Lehulere and Stevenson,
Cape Town & Johannesburg

(P.20)

Emma Wolukau-Wanambwa

Pour La Jeunesse, 2015 — (08)

Installation, techniques mixtes (détail) |

© Emma Wolukau-Wanambwa |

Avec I'aimable autorisation de Emma Wolukau-
Wanambwa / Installatie, gemengde technieken |©
Emma Wolukau-Wanambwa |

Met toestemming van Emma Wolukau-Wanambwa /
Mixed-media installation (detail) |

© Emma Wolukau-Wanambwa |

Courtesy of Emma Wolukau-Wanambwa

(P.18)

Billie Zangewa

Fire escape Il, 2014 — (05)

Tapisserie soie | 106 x 64 cm |

Avec I'aimable autorisation de Billie Zangewa et
Afronova, Johannesburg / Wandtapijt in zijde |

106 x 64 cm | Met toestemming van Billie Zangewa
en Afronova, Johannesburg / Silk tapestry |

106 x 64 cm | Courtesy of Billie Zangewa and
Afronova, Johannesburg

(P.30)

Portia Zvavahera

In the Wings, 2014 — (28)

Peinture a I'huile sur toile | 198 x 112 cm |

© Portia Zvavahera | Collection privée, Cape Town /
Olieverf op doek | 198 x 112 cm | © Portia
Zvavahera| Privécollectie, Cape Town / Qil-based
printing ink and oil bar on canvas| 198 x 112 c¢m |
© Portia Zvavahera | Private collection, Cape Town

CE JOURNAL EST PUBLIE PAR
LE BRASS A L'CCASION DE
L'EXPOSITION ODYSSEES
AFRICAINES DU 3 AVRILAU 17
MAI 2015. / DEZE KRANT IS
EEN PUBLICATIE VAN DE BRASS
TER GELEGENHEID VAN DE
TENTOONSTELLING ODYSSEES
AFRICAINES VAN 3 APRIL TOT
17 MEI 2015. / REVIEW
PUBLISHED BY THE BRASS, FOR
THE EXHIBITION_ODYSSEES
AFRICAINES AT THE BRASS FROM
3 APRILTO 17 MAY 2015.

Commissariat de I'exposition/
Curator van de expositie /
Exhibition curator:

Marie-Ann Yemsi

Scénographie / Scenografie /
Scenographer:
Franck Houndégla

Aménagement et réalisation /
Inrichting en realisatie /
Fixtures and installation:
Whitebox

Régie générale /
Algemene Regie /
General production:
Matthieu Gaillet

Conception graphique /
Grafisch ontwerp /
Graphic design:
Pierre-Philippe Duchatelet
[La Villa Hermosal

Rédaction des notices d'artistes
/ redactie van de notities van de
artiesten / Artists' texts editor:
Julie Crenn

Traduction / Vertaling /
Translation: Philotrans

Relations presse / Persrelaties /
Press relations: Quentin Velghe

Médiation des publics /
Ombudsdienst /

Public mediation:
Giada Seghers

Co-conception des outils
pédagogiques — Ateliers /
Co-ontwerp van de pedagogische
tools — Workshops / Co-design of
educational tools — Workshops:
Belgik Mojaik & Giada Seghers

Guides, animateurs / Gidsen,
animatoren / Guides, speakers:
Aline Bosuma, Audrey Boucksom

BRASS — CENTRE CULTUREL DE
FOREST / CULTUREEL CENTRUM
VAN VORST

Echevin de la Culture de Forest/
Schepen van Cultuur /

Cultural Alderman:

Charles Spapens

Président / Voorzitter /
Chairman: Denis Stokkink

Directeur / Directeur / Director:
Frédéric Fournes

Chargé de développement /
Development manager /
Development manager :
Quentin Velghe

Chargée de projets, médiation
et partenariat / Projectmanager,
ombudsdienst en partnerships /
Projects, mediation and
partnership coordinator:

Tamara Maes

Gestionnaire comptable /
Hoofdboekhouder /
Accounts manager:
Hassan Gaa

Régisseur général /
Hoofdregisseur /
General production:
Matthieu Gaillet

Assistant régie /
Regie-assistent /
Production assistant:
Abdel Lahouari

Ambassadeur de proximité /
Buurtambassadeurs /
Community ambassadors:
Daniel Godinho, Moussa H'Neif

Aides logistiques /

Logistieke ondersteuning /
Logistical assistants:

Hamid Haddadi, Abdel Arakchou

Stagiaires / Stagiairs / Trainees:
Anna Solal, Rozenn Quéré
(communication / communicatie
/ communication), Emmanuelle
Lenne, Valentin Brassac

(projets / projecten / projects),
Bastien Sarolea (régie / regie /
production)

REMERCIEMENTS / BEDANKING /
ACKNOWLEDGEMENTS

NOUS REMERCIONS
PARTICULIEREMENT LES ARTISTES,
LES GALERIES DES ARTISTES ET
TOUTES LES PERSONNES QUI
ONT FACILITE LA REALISATION
DE CETTE EXPOSITION / ONZE
SPECIALE DANK GAAT UIT
NAAR DE KUNSTENAARS, DE
KUNSTGALERIJEN EN IEDEREEN
DIE HEEFT BI/GEDRAGEN

AAN DE REALISATIE VAN DEZE
TENTOONSTELLING /

WE ESPECIALLY THANK THE
ARTISTS, ARTISTS’ GALLERIES
AND ALL THE PEOPLE WHO
HAVE FACILITATED THE
ACCOMPLISHMENT OF THIS
EXHIBITION :

Afronova Gallery, Johanneshurg |
Honor Fraser Gallery, Los
Angeles | Galerie Imane Fares,
Paris | Maison Revue Noire,
Paris | Sharjah Art Foundation,
Al Mareija | Stevenson

Gallery, Cape Town &
Johanneshurg | Whatiftheworld
Gallery, Cape Town | Artworkers
Retirement Society

Anne-Pierre d’Albis, Ariane
Audouin-Dubreuil, Jade Brageot,
Catherine Jeannin, Karine
Peltier-Caroff, Nadia Romain.

PARTENARIATS / PARTNERSHIPS

Avec le soutien de Charles
Spapens, Echevin de la

Culture, au nom du College des
Bourgmestre et Echevins de

la Commune de Forest. /

Met de steun van Charles
Spapens, Schepen van Cultuur,
in naam van het College van
Burgemeester en Schepenen
van de gemeente Vorst. / With
the support of Charles Spapens,
Cultural Alderman, representing
the College of the Burgomaster
and Aldermen of the municipality
of Forest.

QDY§§EE§ AFRICAINES ENTRE EN
RESONANCE AVEC L'EXPOSITION
«BODY TALK : FEMINISME,
SEXUALITE ET CORPS DANS
L'(EUVRE DE SIX ARTISTES
AFRICAINES » QUI SE DEROULE
AU WIELS DU 14 FEVRIER

AU 3 MAI 2015. / ODYSSEES
AFRICAINES LOOPT IN HARMONIE
MET DE EXPOSITIE ‘BODY TALK:
FEMINISME, SEKSUALITEIT EN
HET LICHAAM IN HET WERK VAN
ZES AFRIKAANSE KUNSTENAARS'
DIE PLAATSVINDT IN WIELS, VAN
14 FEBRUARI TOT 3 MEI 2015. /
(ODYSSEES AFRICAINES RESONATES
WITH THE EXHIBITION ‘BODY
TALK: FEMINISM, SEXUALITY AND
THE BODY IN THE WORK OF SIX
AFRICAN WOMEN ARTISTS' HELD
AT LE WIELS FROM 14 FEBRUARY
T0 3 MAY 2015.

WIELS [BRASS

CES DEUX EXPOSITIONS

ONT FAIT L'OBJET D'UN
PROGRAMME COMMUN / DEZE
TWEE TENTOONSTELLINGEN

ZIIN GEORGANISEERD ROND

EEN GEMEENSCHAPPELIJK
PROGRAMMA / THESE TWO
EXHIBITIONS ARE THE SUBJECT OF
A COMMON PROGRAMME:

Visites gratuites des deux
expositions le dimanche a
15:00 — départ du WIELS /
Gratis geleide bezoeken van
beide tentoonstellingen elke
zondag om 15u — vertrek vanaf
WIELS / Free guided tours of the
two exhibitions every Sunday at
3pm — departure at WIELS /
05.04, 12.04,19.04, 26.04 &
03.05.2015

Family Funday

03.05.2015, 15:00

Visite guidée gratuite pour toute
la famille avec atelier autour du
theme de I'Afrique / Gratis geleid
bezoek voor de hele familie met
workshop rond het thema Afrika /
Guided tour for the whole family
with African-themed workshop

Conversation / Gesprek
22.04.2015, 19:00, WIELS
«Les odyssées des archives

— pratiques artistiques
contemporaines et
décolonisation des récits
historiques » Met / Avec / With:
Sammy Baloji, Emma Wolukau-
Wanambwa, Lotte Arndt,
Seloua Luste-Boulbina,

Sarah Frioux-Salgas.
Moderator: Marie-Ann Yemsi
(In het Frans / En francais /
In French )

Du 3 avril au 3 mai, un ticket
combiné est valable pour

les deux expositions / Van

3 april tot 3 mei is er een
combiticket geldig voor de twee
tentoonstellingen / From 3 april
to 3 may, a combination ticket is
valid for both exhibitions

Les outils pédagogiques, ateliers
et visites guidées ont été concus
en partenariat avec Belgik
Molaik ashl. / De pedagogische
tools, workshops en geleide
hezoeken werden ontwikkeld in
partnership met Belgik MoJaik
ashl. / The educational tools,
workshops and guided tours were
designed in partnership with

the non-profit association

Belgik MoJaik.

BRASS

« ¥
Belgika
vMojaiy
a4’
Partenaires commerciaux /

Business partners /
Business partners:

\'9)

artepub

AGENDA

INFORMATIONS PRATIQUES /
PRAKTISCHE INFO /
PRACTICAL INFORMATION

Exposition /
Tentoonstelling / Exhibition :
03.04-17.05.2015

BRASS — Centre Culturel

de Forest / Cultureel
Centrum van Vorst

364, Avenue Van Volxemlaan
1190 Forest/Vorst
023324024
www.lebrass.be

Heures d’ouverture : du mercredi
au dimanche de 11:00 2 18:00 /
Openingsuren: van woensdag t/m
zondag: van 11:00 tot 18:00 u/
Opening hours: Wednesday to
Sunday from 11 a.m. to 6 p.m.

Nocturnes les mercredis

15 avril et 13 mai jusque 21:00,
concerts a 21:00/

Nocturnes: woensdag 15 april en
13 mei, tot 21:00 u, concerten
om 21:00 | Vrije toegang /
Wednesday evenings 15 April
and 13 May until 9 p.m.,
concerts at 9 p.m.

7

ODYSSEES AFRICAINES

Entrée libre / Vrije toegang /
Free admission

Ateliers et visites guidées
(groupes, écoles, associations)
sur réservation / Workshops

en geleide bezoeken (groepen,
scholen, verenigingen) op
reservering / Workshops and
guided tours (groups, schools,
associations) by reservation

Contact BRASS — Centre Culturel
de Forest / Cultureel Centrum
van Vorst: info@Ilebrass.he

Contact presse / Contactpersoon
pers / Press contact:

Quentin Velghe

364, avenue Van Volxem

1190 Forest

023324024
quentin.velghe@Iebrass.be

© BRASS — Centre Culturel
de Forest / Cultureel Centrum
van Vorst

Editeur responsable /
Verantwoordelijke uitgever /
Editor-in-chief: Frédéric Fournes

Toute reproduction,
représentation intégrale ou
partielle est expressément
interdite / Elke volledige of
gedeeltelijke reproductie of
overname is uitdrukkelijk
verhoden. / Any reproduction,
full or partial representation is
expressly prohibited.

Journal interdit a la vente. /

Krant niet bestemd voor verkoop /
Newspaper not for sale

31



Portia Zvavahera
Rina Ralay-Ranaivo ‘

ODYSSEES
AFRICAINES

Exposition /
Tentoonstelling / Exhibition
03/04 — 17/05

Commissaire de I'exposition /
Curator van de tentoonstelling /
Exhibition Curator:

Marie-Ann Yemsi

Scénographe / Scenografie /
Exhibition Scenographer:
Franck Houndégla

Emma Wolukau-Wanambwa

Wanja Kimani ‘
Ato Malinda

Yves Sambu
‘ Georges Senga

Sammy Baloji &

Rehema Chachage Lazara Rosell Albear

Billie Zangewa

Anawana Halobha

Maimuna Adam Michele Mathison

Meleko Mokgosi

Athi-Patra Ruga
Kemang Wa Lehulere

Centre "
Culturel
de Forest

IBRASS
Avenue Van Volxemlaan 364
— 1190 Forest / Vorst

www.lebrass.he
info@Ilebrass.he




